
خريف - شتاء 2025 3-2 الجنوب: المجلة الفلسطينية للدراسات التحررية 202

 حال أدبي جديد:

عودة الكتََّاب الفلسطينيين إلى رام الله

صبيح صبيح، فلسطين

في ظلِِّ حرب الإبادة الشاملة التي يتعرَّضَ لها الشعب الفلسطيني، تأتي ترجمة هذه المساهمة من 

الفرنسية كمحاولة لاستخلاص بعض سمات الحقل الأدبي الفلسطيني، وتحريره من الأصوات التي 

تعمل على إخراج الثقافة، باسم الذائقة الأدبية، من دورها في عمليات التحرر. لا تكتفي الدراسة 

السياسي  السياق  على  تحليله  تختصر  التي  الخارجية  بالقراءة  ولا  للنص،  الباطني  الأدبي  بالنقد 

أي  الفني،  العمل  بنية  بين  تجمع  مزدوجة  مقاربة سوسيولوجية  على  تعتمد  وإنما  والاجتماعي، 

النص وسياقه من جهة، وبين بنية الحقل الثقافي، أي المبدع وموقعه الاجتماعي، من جهة أخرى، 

وذلك من أجل تبيُّنُ التطور التاريخي في مهمة الحقل الثقافي والمبدع على حدِِّ السواء. على الرغم 

من تركيز الدراسة على تحليل سرديَّاَت العودة المشوََّهة الى رام الله وبعض الروايات المكرسة 

لهذه الموضوعة، إلا أن الثقل الرمزي لهذه المدينة قد يسمح بتعميم مثل هذه التحوُُّلات على 

مجمل النتاج الأدبي. بالتأكيد تحتاج فرضية كهذه إلى دراسات عديدة من أجل تبنِّيِها وتجنُّبُ 

كل تعميم مفرط بهذا الصدد.

دم�ة  م�ق

منذ عودة الكتَّاَب الفلسطينيين من المنفى إلى رام الله، إثر اتفاقيات أوسلو التي وُُقِّعِت في واشنطن في العام 1993 

بين منظمة التحرير الفلسطينية و"إسرائيل"، ظهر ما يمكن تسميته بروائيين "جُُدد": جُُدد من حيث مساهمتهم 

في زيادة حجم الإنتاج الروائي، وتوسعة نطاق الموضوعات التي يعالجها إنتاجهم. تهدف هذه المساهمة1 إلى دراسة 

حركيَّاَت )ديناميكيات( تلك الأعمال الأدبية وخصائصها، وذلك من خلال تحليل "الحال الأدبي"2 الذي نشأ منذ 

مطلع تسعينيات القرن العشرين في مدينة رام الله، إحدى مدن الضفة الغربية، في ظلِِّ ما يسمََّى "مشروع بناء 

الدولة" المدعوم من المانحين الدوليين. 

لا بُدََُّ من التذكير، بداية، كيف عمََّقت اتفاقيات أوسلو الشرخ السياسي الجاثم على مؤسسات منظمة التحرير 

مع  هذه  الخلافات  حدََّة  بدايةًً  ازدادت  الفلسطينيين.  والصحافيين  للكتَّاَب  العام  الاتحاد  ومنها  الفلسطينية 

العام 1982، وما لحق ذلك من صراع حول "شرعية عرفات  في  بيروت  الفلسطينية من  التحرير  خروج منظمة 



203 دراسة ي جديدبحال أد

حرب  أنهكتها  فقد  المنظمة،  مؤسسات  أما  "إسرائيل".  مع  التفاوض  بنيته  يتعلَّقَ  فيما  السياسية،"3 خصوصاًً 

اندلعت مع حرب  مالية خانقة  أزمة  بها  تعصف  أن  قبل  الداخلية  العسكرية  والصدامات  والانشقاقات  بيروت 

الخلافات من جديد،  فتيل  إشعال  بمثابة  "السلام"  اتفاقيات  توقيع  بهذا، جاء  العام 1991.  في  الأولى  الخليج 

ولكن على عكس العادة، جاءت السهام هذه المرة من داخل فناء القصر، أي من قبل مثقفين مقرََّبين من الرئيس 

ياسر عرفات نفسه، وعلى رأسهم الكاتب والشاعر محمود درويش. باستقالته من منصبه في اللجنة التنفيذية 

لمنظمة التحرير الفلسطينية،4 أعلن "شاعر المقاومة" اعتراضه على الأهداف السياسية لـ "اتفاق إعلان مبادئ بلا 

مبادئ،"5 وكأنه يعلن تنصُُّله من مهمته التي مارسها خلال سنوات طويلة في الدفاع عن نيَّاَت القائد الفلسطيني 

في التفاوض.6 أمام هذا الرفض، لم يكن في وسع صُُنَّاَع الاتفاق دمغ موقف درويش بلاصق "المزايدات الحزبية" 

ولا بمقولة اللاعقلانية كما جرت العادة في تحييد نقد المعارضين المعتادين والرافضين "للحل السلمي"، والذين 

كانوا خارج دائرة الهيمنة والنفوذ في المؤسسة الفلسطينية.

هكذا، أخذت المنظمة تحتضر عندما دخل قادتها في طريقٍٍ مسدود يحمل في ثنيَّاَته فكرة وأدها لما تحمله من 

تناقض مع سبب وجودها ونشأتها، وهو: تحرير فلسطين. حينها، راح القادة يبحثون عن أيِِّ شرعية يمنحهم إياها 

كل مثقف وكاتب. بهذا، اقترح عرفات مجدداًً على درويش في العام 1994 تولِّيِ زمام وزارة الثقافة في السلطة 

الفلسطينية قبيل قيامها على جزء من الضفة الغربية وقطاع غزة. وليقنعه بالأمر، راح يخاطب الحِِسََّ الكوني الذي 

في حكومة ديغول؟" فكان لسان حال  أخذ يداعب وجدان الشاعر ومهجته، قائلاًً: "ما ضرََّ مالرو أن يكون وزيراًً 

الشاعر تذكير الرئيس بثلاثة "فروق صغيرة": "يا سيادة الرئيس، هنالك ثلاثة فروق على الأقل: أولاًً، فرنسا ليست 

أندريه  ثالثاًً، محمود درويش ليس  ياسر عرفات ليست مكانة ديغول؛  ثانياًً، مكانة  الغربية وقطاع غزة؛  الضفة 

مالرو..."  يكشف هذا الرد عن رأس مال درويش الرمزي الذي سمح له برفض عرض يحلم به الكثير من الأدباء، 
ويعكس مدى رغبة الشاعر في التأكيد على رسم صورة جديدة له تنبثق من جدلية المثقف النقدي بالسلطة.7

غير أن هذه المعارضة وهذا التصور للشاعر عن نفسه لم يمنعاه من العودة من منفاه، كان آنذاك يتنقََّل بين 

باريس وتونس، قبل الاستقرار في رام الله. كذلك، لم يفسد موقفه هذا للودِِّ قضية مع ياسر عرفات، رئيس منظمة 

التحرير والسلطة الفلسطينية. على غرار درويش، انتهى المطاف بكتاب آخرين إلى نفس الحالة، حيث انتقدوا 

بشدة اتفاقيات أوسلو، ولكنَّهَم وبحكم السياق الجديد، صاروا جزءاًً من "العائدين"، أي أولئك الذين عادوا إلى 

البلاد ضمن إطار اتفاقيات أوسلو، وغالباًً دون تمكُُّنهم من العودة إلى قراهم ومدنهم الأصلية التي اقتُلُعوا منها في 

الداخل الفلسطيني المحتل في العام 1948، بل إلى الضفة الغربية، وبشكل خاص إلى رام الله.

شكََّلت تلك العودة بداية ظهور حال أدبي جديد في رام الله، سواء بالنسبة للكتَّاَب الذين كانوا يعتمدون مالياًً 

الله أو الآخذين في الاستقرار  على مؤسسات المنظمة في المنفى والشتات، أو بالنسبة لأولئك القاطنين في رام 

فيها. من جهة أخرى، شكََّلت هذه العودة قطيعة من نوعٍٍ ما مع مركزانية المنفى، لا سيَّمَا بيروت، سواء كان ذلك 

على صعيد الإنتاج الأدبي الفلسطيني، أو على صعيد استقباله ونقده وتقييمه. وبهذا، استلمت مدينة رام الله 



خريف - شتاء 2025 3-2 الجنوب: المجلة الفلسطينية للدراسات التحررية 204

الجديدة، ومنها  الثقافية  والمؤسسات  الثقافة  السلطة كوزارة  الدفَّةَ، وراحت تستقبل مؤسسات  بشكل رسمي 

المؤسسات والمنظمات الثقافية غير الحكومية بالإضافة إلى المطابع.

علاوة على ذلك، أظهرت تلك العودة للعيان كتَّاَباًً لم يكونوا معروفين عموماًً، ما عدا بعض الشخصيات الاستثنائية، 

من قبل الـ"مركز في المنفى."8 إنهم "كتَّاَب الداخل،"9 كتَّاَب المناطق التي طالها "الاحتلال الأول" مع نكبة العام 

غير  الداخل،  أمسى كتَّاَب  اللحظة  تلك  منذ   .1967 العام  في  الثاني"  "الاحتلال  طالهم  الذين  والكتَّاَب   ،1948

المعروفين عموماًً، في مقابلة وجهاًً لوجه مع الكتَّاَب العائدين )والذين يتمتع بعضهم بشهرة عالمية مثل محمود 

درويش، أو بتقدير على الصعيد العربي مثل الروائي يحيى يخلف(، فيلتقون بهم في مقاهي المكان "القديم الجديد": 

رام الله، إنه تقابل ومواجهة في السياق السياسي الجديد المسمى بـ "بناء الدولة" في إطار اتفاقيات أوسلو.      

المعروفين  الروائيين  على  فعلاوة  قوياًً،  زخماًً  مذََّاك  يكتسب  غزة  وقطاع  الغربية  الضفة  في  الروائي  الإنتاج  أخذ 

الراحلين  الروائي: شعراء وروائيون فلسطينيون مثل  العمل  إنتاج  التحقت فئات جديدة بركب  لهم،  والمشهود 

الله  عودة  وخالد  بشارة  عزمي  مثل  والاجتماعية  الإنسانية  العلوم  في  وأساتذة  حرب،  وأحمد  الغزاوي  عزََّت 

وإسماعيل ناشف، وطلبة جامعات مثل عبََّاد يحيى ومحمد جبعيتي، ونقََّاد أدبيون مثل عادل الأسطة ووليد أبو 

بكر وفاروق وادي، وصحافيون مثل أسامة العيَسَة وأكرم مسلم.10 أحصى وليد أبو بكر قرابة مئة رواية صدرت 

بين 1990 و11،2008 نُشُر أكثر من نصفها خلال النصف الثاني من انتفاضة الأقصى التي اندلعت في العام 2000 

وفق علي الخواجة.12 أنتج نصف تلك الأعمال كتَّاَب صاعدون، ويمكننا أن نقدِِّر ما نشر بحوالي خمسين رواية على 

الأقل في الفترة بين عامي 2008 و2019 )تاريخ كتابة هذا المقال باللغة الفرنسية(.

القريب  المنفى  وروايات  الداخل،  روايات  فئات:  ثلاث  في  )السردي(  الروائي  الإنتاج  ذلك  بكر  أبو  وليد  صنَّفَ 

وفي معرض حديثه عن  المثال(.  الخليج على سبيل  )بلدان  البعيد  والمهجر  المنفى  وروايات  بيروت(،  )ومركزه 

روايات الداخل الجديدة، تطرََّق لبروز أشكال جديدة، لاسيَّمَا مع اندلاع انتفاضة الأقصى في العام 2000، وأصوات 

أن كتَّاَب  بكر  أبو  ويرى  اليومية.  وحياتهم  المُُعاش  الكتَّاَب  واقع  من  مستوحاة  وموضوعات جديدة  جديدة، 

الداخل يصفون واقعهم المُُعاش شأنهم في ذلك شأن كتاب المنفى البعيد، خلافاًً لكتَّاَب المركز في المنفى الذين 

لبلد  الحنين، وعلى صورة  على  قائمة  تأسيسهم سرديات  إطار  في  الماضي  عن  بحثاًً  الحاضر  يفرِّوِن من  ما  عادة 

متخيَّلَ لا علم لهم بالكثير من تفاصيله، منهم "أدباء المحاصصة" المستفيدون من الحصص المقسََّمة على أساس 
حزبي، والذين يدورون في فلك المنظمة في المركز في المنفى، ويحتلُّوُن المناصب في السلطة.13

مـــن الصعـــب حصر مجمـــل النتاجـــات الأدبيـــة في المرحلـــة الحاليـــة مـــن البحـــث )انظـــر تاليـــاًً قســـم "رام اللـــه: تربـــة 

للتنقيـــب" في هـــذه الدراســـة(، إلا أن تحليـــل مـــا جمعتـــه مـــن نصـــوص بين عـــامي 2017 و2019 يُظُهـــر أن العـــودة 

إلى رام اللـــه قـــد أدََّت إلى بـــروز موضوعـــة جديـــدة تـــدور حـــول هـــذه المدينـــة التي احتُل�َــت في العـــام 1967، وكأنهـــا 

أخـــذت المكانـــة الروائيـــة التي حظيـــت بهـــا حيفـــا ســـابقاًً بعـــد احتلالهـــا في العـــام 1948، كمـــا تظهـــره أعمـــال غســـان 

كنفـــاني وإيميـــل حبـــيبي.



205 دراسة ي جديدبحال أد

تهـدف هـذه الدراسـة، التي تستنـد إلى سرديـات العـودة إلى رام اللـه تلـك، وإلى زهـاء عشريـن روايـة مكرََّسـة لتلـك 

الموضوعة، إلى اسـتخلاص بعض سـمات الإنتاج الأدبي الجديد بعد اتفاقيات أوسـلو. من المؤكد أن مادة البحث 

والتحليـل هـذه لا يمكنهـا أن تكـون وافيـة وشـاملة، غير أنهـا، ونظـراًً لتعـدد المكانـات الاجتماعيـة لأولئـك الكتَّـَاب 

ومواقفهـم وتموضعهـم في الحقـل الثقـافي، تسـمح بتكويـن نظـرة عامـة على المشـهد إلى حـدٍٍّ مـا، وربمـا بسـدِِّ بعـض 

الثغـرات التي تعـاني منهـا الدراسـات المتعلقـة بـالأدب الفلسـطيني. إن تلـك الدراسـات على أهميتهـا،14 باعتمادهـا 

تحلـيلاًً داخليـاًً لباطـن النـص، صـورة الآخـر، والمحـاكاة، والرمـز، أو بتركيزهـا الخـارجي على سِِيَرَ الشـخصيات الكبرى، 

باسـتخدامها في أغلـب الأحيـان التحليـل المـاركسي للمواقـف الاجتماعيـة لكبـار الكتَّـَاب ولأثـر أيديولوجياتهـم على 

كتاباتهـم... لا تقـدم صـورة شـاملة عـن الحقـل الأدبي بمـا يسـمح التعـرُّفُ على موقـع كل عمـل بالنسـبة للأعمـال 

الأخـرى على نحـوٍٍ دقيـق.

اعتمدتُُ، مستلهماًً أعمال بيار بورديو، مقاربة تحليل مزدوجٍٍ تشمل كلاًً من "المبدع" وإنتاجه الرمزي، أي الترابط 

بين "بنية الحقل الثقافي" من حيث كونها حقلاًً للقوة والصراع بين فواعل تتخذ مواقع من بعضها البعض، و"بنية 

الأعمال الفنية" من حيث المواجهة بين الأنواع والأشكال والأساليب والمظاهر الاجتماعية والسياسية.15 وفق 

هذا المنظور، لا بُدََُّ من العودة في مستهل هذه الدراسة إلى وظيفة الأدب كما عمل "المركز في المنفى" على تعريفها 

التي  القطيعة  إبراز  نتمكََّن، لاحقاًً، من  عبر خاصيته كمكان منتج للأدب ومُُحدد لظروف استقباله، وذلك حتى 

انبثق  الله، عودة تشوََّهت بفعل المشروع السياسي الجديد والحال الأدبي الجديد الذي  إلى رام  تمثلها العودة 

عنهما. لقد أنشأت هذه العودة في بداية تسعينيات القرن العشرين علاقة جديدة بين المنفى المتشظِّيِ والوطن 

الذي لم يعد موجوداًً، مُُولِّدِةًً بذلك تراتبية اجتماعية جديدة بين الأدباء أنفسهم، ومنتجة ما يمكن وصفه بخيبة 

رجاء حين التقى الكتَّاَب "العائدون" مع كتَّاَب الداخل ضمن هذا الحال الأدبي الجديد، بحيث بدت آثارها واضحة 

في النتاجات الروائية الجديدة ومنها تلك التي تناولت رام الله كموضوعة لها.

�ي�ب �ق �ن �ة لل�ت ر�ب رام الله: �ت

الفلسطيني  الروائي  بالحقل  المحيطة  النظرة  الدراسات ذات  لشّحِّ  الروائي نظراًً  الإنتاج  لحالة  يصعُُب رسم صورة 

برمََّته، ولندرة دور النشر الفلسطينية وعدم استمراريتها. لذلك شرعت في أواخر العام 2017 بجمع النتاجات 

الأدبية المتوفرة والأعمال النقدية المنشورة مستعيناًً بأصدقاء كتَّاَب وأمناء مكتبات، فحصلت على مائتي رواية 

الغربية وقطاع غزة،  الضفة  في  الفني  الحقل  في  أدباء ووسطاء  إليها حوالي عشرين مقابلة مع  الأقل، يضاف  على 

نلتها من  التي  بالمساعدة  التنويه  لي من  بدََّ  إلى ذلك لا  أُخُريات عبر "سكايب". وبالإضافة  بحوالي عشر  أتبعتها 

آخرين أسهموا في جعل دراستي ممكنة.16      

يؤدِِّي تواجد دور الطباعة، دون اقترانه بالالتزام الفعلي بحقوق الكاتب، إلى قيام بعض الكتَّاَب ودور النشر بطباعة 

للطبعات الأولى، فبعض  أو ذكر  المثال، دون إشارة  المنفى على سبيل  في  في مكان آخر،  كتبٍٍ سبق أن نُشُرت 



خريف - شتاء 2025 3-2 الجنوب: المجلة الفلسطينية للدراسات التحررية 206

إعادة طباعة  الواقع سوى  في  ليست  الثانية  الألفية  الأول من  العقد  الـتسعينيات وخلال  في  الصادرة  الروايات 

التناول  الجيد أو حتى  التوزيع  المحلية ظلَّتَ خارج نطاق  الروائية  النتاجات  على مستوى محلي. كما أن بعض 

والاستقبال النقدي. في هذا السياق، استطعت الحصول على خمسين نصاًً على الأقل، سواء أكانت بصيغة ملفََّات 

"وورد" أرسلها الكّتَّاب أنفسهم، أم بصيغة "بي دي أف" من طرف مكتب للتصوير والمسح الضوئي في رام الله.       

بفضل وسائل التواصل الاجتماعي التي لا يمكن تجاهل دورها، إذ شهد "فيسبوك" عدة سجالات بين وزراء وأدباء 

كبار، تكرََّم بعض الأشخاص الذين لا أعرفهم شخصياًً بإرسال روايات إليََّ، بما في ذلك من خلال البريد، معتبرين 

أن ما يقومون به دون مقابل مساهمة في توثيق الأدب الفلسطيني وحفظه من الضياع.

وخلال دراستي الميدانية -خلال شهري تموز وآب من العام 2018، وبعد أن اقتنيت حوالي مائتي رواية، رفض 

صاحب مكتبة في رام الله أن يبيعني بعض الروايات وذلك رأفة بحالي من مستواها المتدني. علمت أن الكّتَّاب 

يضعون لديه عشرات النسخ من أجل البيع.

كانت بعض المنظمات غير الحكومية تقوم بوظيفة دور النشر في فلسطين لكنها اختفت، كما يحدث في الغالب 

أوغاريت  مركز  تمويل  النرويجيَّيَن  الكتاب  واتحاد  الثقافة  وزارة  أوقفت  المثال،  سبيل  فعلى  الطباعة.  دور  مع 

الثقافي غير الحكومي الذي أُسُس في رام الله في العام 2001 وأغلق أبوابه بين العامين 2014-2015 إثر قرار من 

البلد المموِِّل. وقد نشرت تلك المنظمة غير الحكومية مائتي عمل تقريباًً، بينها روايات لكتَّاَب صاعدين حينها 

مثل مايا أبو الحيَّاَت، وأسامة العيسة، وأكرم مسلم.17       

ساهمت وزارة الثقافة في عملية النشر، عبر دوريتها دفاتر الأيام التي كانت تصدر منذ العام 1997 وحتى توقفها 

في العام 1999، وكان يديرها الروائي محمود شقير. أما الأعمال التي طبعتها الوزارة، فيتعذر أحياناًً العثور عليها 

رغم حداثة تاريخ صدورها.

تطلـب بعـض دور النشر العربيـة، لا سـيما الأردنيـة، وديعـةََ ضمـان مـن الكاتـب، تتراوح قيمتهـا بين خمـس مائـة 

دولار وألـف دولار، خاصـة عندمـا يكـون المؤلـف مبتدئـاًً، كمـا تحـدِِّد أعـداد الطبعـة بــثلاثمائة نسـخة. وغالبـاًً مـا 

يتكفََّـل المؤلـف بالتوزيـع، وفي أحيـان كـثيرة تنفـد نسـخ الكتـاب بمجرد صـدوره. أما بعض الروايـات، فلا يُعُمِِّر أكثر 

مـن بضعـة أشـهر. ويفيـد الأشـخاص الذيـن تمََّـت مقابلتهـم بـأن تلك الـدور تعاني من قلـة المهنية. فقـد أكد لي أحد 

الكتَّـَاب في مقابلـة أجريتهـا معـه في 18 تمـوز 2018 في رام اللـه بأنـه لم يتلقََّ أيََّ عائد من أيِِّ عمل منشـور له، وأنه 

عنـد قـراءة مجموعتـه القصصيـة بعـد النشر تـبيَّنَ لـه وجـود الكـثير مـن الأخطـاء المطبعيـة واللغويـة، وعندمـا راجع 

النـاشر، طلـب منـه هـذا الأخير المخطوطـة المدقَّقَـة حتى يتـسنى لـه طبـع خمـس نسـخ مصححـة ليرسـلها إلى لجـان 

تحكيـم الجوائـز التي كثرت في بلـدان الخليـج.



207 دراسة ي جديدبحال أد

وسلو        ل �أ �ب �ة �ق �ي �ض �ة ال�ق م�ن ى وه�ي �ف �في الم�ن المركز� �

ـد مـيلاد الكفـاح المسـلَّحَ مبعـث أمـل لهـم  إذا كان الفلسـطينيون قـد فقـدوا وطنهـم في العـام 1948، فقـد جّسَّ

لاسـتعادة أراضيهـم، كمـا تُـُبّيِّن ذلـك أعمـال غسـان كنفـاني الروائية، حيث بـدأ كنفاني بسرد موت اللاجئ الفلسـطيني 

في الصحـراء في خمسينيـات القـرن العشريـن بلا كرامـة في خضـم بحثـه عـن الـخلاص الفـردي، وذلـك حتى يسـلِّطِ 

الض�وء بعده�ا على وعي�ه بالقضي�ة في الستيني�ات، وصـولاًً إلى انخراط�ه في العلم� الثـوري الـذي أصبـح جسر العـودة 

إلى الـبلاد، والانعتـاق، والتحريـر.18 بهـذا، تـم تسـليط الضـوء، في الأدب الصـادر مـن المنفـى، على الفلسـطيني كلاجئ 

غايتـه العـودة إلى بلاده. "الإنسـان قضيـة"، خلاصـة روايـة غسـان كنفـاني عائـد إلى حيفـا )1969(، والفـن ليـس إالَّا 

الالتزام بالقضيـة في سـياق فقـدان الوطـن.19 

لم يكن كنفاني روائياًً وقاصّّاًً فحسب، بل كان كذلك ناقداًً أدبياًً وباحثاًً، إذ نشر بين عامي 1966 و1968 عملين 

آنفاًً. مستلهماًً مقاربة تحليل ماركسية،  المقاومة" الذي ينتجه كتُّاُب وأدباء الداخل، كما مرََّ  عما أسماه "أدب 

عمل كنفاني بدايةًً على وصف سياق إنتاج هذه الأعمال الأدبية وتحدََّث عن حالة "الحصار الثقافي" الذي يعيشه 

أولئك الكتَّاَب. وعلى الرغم من وضوح مضمونه، لا يصف مفهوم "الحصار" فجاجة الواقع في الداخل وفقاًً لكنفاني. 

يتضمن هذا الحصار: احتلال واستعمار المدن الفلسطينية التي كانت سابقاًً أمكنة الإنتاج الأدبي، وعزل أولئك 

الكتَّاَب عما يُنُتج باللغة العربية بالإضافة إلى الحدِِّ من حصولهم على ما ينتجه الأدب العالمي، والقمع العسكري 

"الإسرائيلي" بحقهم )فرض الإقامة الجبرية، والسجن، والنفي(، والغياب شبه التام لدور النشر والمطابع، والتوزيع 

الضعيف لنتاجاتهم.20 في ظروف كهذه، ازدهر الشعر خلافاًً للإنتاج السردي والرواية، فسهولة حفظه وانتقاله من 

"لسان إلى لسان" دون الحاجة إلى طباعة، جعلته ينتشر ويهيمن كنوع أدبي، بما في ذلك الشعر الشعبي، ما جعله 

المادة البحثية الأساس التي اعتمد عليها كنفاني في دراسته.      

في دراسـته الأولى عن أدب المقاومة في فلسـطين المحتلة 1948-1966، يشير غسـان كنفاني إلى خمس روايات 

في دراسـته  أنـه عّبَّر،  العسـكرية،21 غير  الرقابـة  بعـد حصولهـا على تصريـح مـن  بين عـامي 1948 و1966  نُشُرت 

الثانيـة عـن الأدب الفلسـطيني المقـاوم تحـت الاحـتلال 1948-1968، عـن أسـفه لعـدم تمكُُّنـه مـن الإحاطـة 

بمجمـل النتاجـات السرديـة والروائيـة وذلـك بسبـب تعـذُُّر الوصول إلى النصوص، كما حصل مـع رواية توفيق فياض 

المشـوََّهون )1963( التي سـمع عنهـا دون مقدرتـه الحصـول عليهـا.22 ومـع ذلـك، لفـت كنفـاني الأنظـار في أحـد 

هوامـش دراسـته إلى سداسـية الأيـام السـتة، الموقعـة آنـذاك باسـم كاتـب غير معـروف، هـو :"أبـو سلام"، والتي 

كانـت تنشر، بشـكل متسلسـل، في مجلـة الجديـد التابعـة للحـزب الشـيوعي "الإسرائـيلي". لـم يكـن "أبـو سلام" هـذا 

في حقيقـة الأمـر غير إيميـل حبـيبي، الـذي شـكََّل، لاحقـاًً، مـع غسـان كنفـاني وجبرا إبراهيم جبرا ثالوث التـميُّزُ للرواية 

الفلسـطينية، أو علاماتهـا الـثلاث على حـدِِّ تعـبير فـاروق وادي.23      



خريف - شتاء 2025 3-2 الجنوب: المجلة الفلسطينية للدراسات التحررية 208

في خضم دراسته لصورة الفلسطيني العربي في الأدب "الإسرائيلي"، وكان قد نشر أيضاًً دراسة عن الأدب الصهيوني،24 

اعتبر كنفاني أن وظيفة "الأدب في الداخل" تكمن في المقاومة ومواجهة الأدب "الإسرائيلي"، خصوصاًً فيما يتعلَّقَ 
بالتعبير عن الحقيقة وتمثيلها وإنتاج صورة عن الذات. يمكن فهم هذه الوظيفة للأدب عبر اتصالها بالقضية،25  

ففلسطين هنا مثال مصغََّر للكون، وبهذا يمثِّلِ الفلسطينيُُ الإنسانََ بشكل عام والذي يعاني من المشاكل نفسها 

التي نجدها في أي مكان آخر في هذا العالم، فـ"الأدب يعكس الواقع، ويستخدم الماضي ليجابه الحاضر." 26بكلمات 

أخرى، ليس لدى كنفاني أيُُّ فارق بين ما هو كوني وخاص فلسطيني إالَّا في درجة وضوح المشاكل الكونية وكثافتها 

في الخاص )والمحدد( الفلسطيني.       

على الرغم من هذا، لا يعني ارتباط الأدب بالقضية العربية الفلسطينية والقضايا التحررية والتقدمية لدى كنفاني 

التضحية بالبعد الجمالي والأدبي لصالح البعد السياسي )كما حاول الترويج لذلك تيار "الفن من أجل الفن"(، بل 

العكس تماماًً هو ما يظهر في نقده اللاذع والساخر للأعمال الأدبية الرديئة والمتواضعة التي صدرت في المنفى، إذ 

رأى فيها تسلقاًً على ظهر القضية. بأسلوب ساخر ومتهكم، يفضح على رؤوس الأشهاد وبالأسماء "الكتابة التافهة" 

والفن الرديء ويؤكِِّد أن "الزعيق الثورجي" في بعض الكتابات ليس فقط معادياًً للفن وإنما للثورة و"نضال الثوريين" 

في  النقدي  موقف كنفاني  دكروب  محمد  لخَّصَ  الكلمات،  بهذه  السواء.  على حدِِّ  والمجتمع  الفن  في  والتقدُُّم 

تقديمه لمجموعة المقالات الناقدة والساخرة التي كتبها كنفاني باسمه المستعار "فارس فارس".27 وعلى الرغم 

من قسوة النقد هذه، فقد جعل "الحصار الثقافي" المفروض على كتَّاَب الداخل كنفاني أكثر تسامحاًً من الناحية 

النقدية فيما يخصُُّ بعض الثغرات الجمالية التي اعترت قسماًً من نتاجاتهم.28 يمكن تفسير هذا التسامح فيما 

أسماه كنفاني السياق "الزمني والمكاني" للعمل الفني، 29 حيث إن كنفاني كان قد قرأ تلك الأعمال ليس فقط بافتتان 

اكتشافه لهذا النتاج الأدبي باللغة العربية في الأرض المحتلة،30 والتي تعاني الحصار الثقافي، وإنما في سياق وقع 

هزيمة جديدة وفقدان آخر عاشه كغيره من الفلسطينيين والعرب إثر نكسة حرب حزيران 1967.      

بفعل الاستقبال المشرِّفِ الذي خصََّه كنفاني في بيروت لكتَّاَب الداخل الفلسطيني، ومنهم محمود درويش وتوفيق 

بـ"شعراء  يسمّّون  الوقت،  ذلك  منذ  وباتوا،  العربي  العالم  في  ظهورهم  برز  القاسم،  وسميح  وراشد حسين  زياد 

بعمليته  غسان كنفاني  قام  أن  إلى  مجهولين...  "وبقينا  بالقول:  هذه  النبش  عملية  درويش  يصف  المقاومة." 

الفدائية الشهيرة: الإعلان عن وجود شعر في الأرض المحتلة، فانقلبت العلاقة داخل الأرض المحتلة وخارجها. 

ومشى التطرُّفُ إلى نقيضه المتطرِّفِ: لا شعر إلا في الأرض المحتلة!"31      

وقد أتى نبأ اغتيال غسان كنفاني الشاب في عمر السادسة والثلاثين، ليعزِّزِ مكانته وسمعته كباحث وروائي وثائر 

ورجل سياسة. كان لرأس المال الرمزي والاجتماعي الثقيل هذا الأثر جلَّهَ في فرض رؤية كنفاني وتحليله دون غيره. 

هكذا صارت الوظيفة التي صاغها للأدب من منفاه وظيفة الحقل الثقافي الفلسطيني برمََّته، فراجت فكرة "شعراء 

المقاومة"، وساد رأيه بعد استشهاده على غيره من الآراء، وبخاصة تلك التحليلات التي ساقها بعض الأدباء العرب 

والفلسطينيين على غرار الناقد الأدبي غالي شكري في حديثه عن "شعراء معارضة"، أو الشاعر والناقد الأدبي علي 



209 دراسة ي جديدبحال أد

للإنتاج  تحليله  وادي  فاروق  بنى  الخطى،  هذه  على  احتجاج."32  "شعراء  عن  في حديثه  )أدونيس(  سعيد  أحمد 

السردي والأدبي من الأرضية نفسها، وجعل من استجابة الأدب لحرارة الواقع معياراًً، وبالتالي حلَّلَ النتاج الأدبي 

وصنَّفَه بناءًً على مدى "أصالته" وارتباطه بالحقيقة والواقع ومدى انعكاسهما فيه أو على مدى "اغترابه" عنهما.33 

هنا، غدا كنفاني نفسه ضحية لهذا القانون والمنطق في خدمة القضية، وقد انبثقت منهما قواعد ترسيم حدود 

الحقل الأدبي الفلسطيني. بهذا، نستطيع فهم سبب استثناء اللجنة المكلَّفَة بتكريم غسان كنفاني ونشر أعماله 

الروائية بعد استشهاده، رواية كنفاني من قتل ليلى الحايك؟ )أو الشيء الآخر( من المجموعة الكاملة لأعماله 

التي صدرت في بيروت في العام 1973. وهي رواية بوليسية وفلسفية تناولت مسألة الخيانة الزوجية ولم تُشُِِر بتاتاًً 

إلى القضية الفلسطينية، ما جعل فاروق وادي يعتبرها "سقطة" ويستثنيها حتى من المواد التي قام بتحليلها في 

دراسته المذكورة، ويكتفي بالإشارة إليها لغايات بحثية، أي من أجل توثيقها من قبل الدارسين.34 كذلك فعلت 

رضوى عاشور حين تجاوزت الرواية ذاتها في دراستها المخصََّصة لإنتاج الشهيد الروائي، في دراسة لها سبق ذكرها.       

وعبر  وحدوده.  الأدب  وظيفة  تعريف  في  سيَّمَا  لا  واستقباله،  الروائي  الإنتاج  في  مركزياًً  دوراًً  إذن  المنفى  لعب 

بنيتها وهيئاتها ومؤسساتها البحثية ومجلاتها ودورياتها، نشرت منظمة التحرير الفلسطينية أعمال الكتَّاَب الذين 

اكتشفهم كنفاني، حيث انتشرت بذلك في العالم العربي مثلماًً حدث مع محمود درويش وإيميل حبيبي. تبدو 

مركزانية المنفى في بيروت حاسمة في هذا الشأن، إذ ظلََّ في الظلِِّ كلُُّ من كتَّاَب الداخل الذين لم يكتشفهم المركز 

في المنفى، مع بعض الاستثناءات كما كان الحال مع سحر خليفة، أو أولئك في المنفى البعيد )أي في دول الخليج(. 

أما بخصوص من عانوا النفي القسري على يد الحاكم العسكري في سبعينيات وثمانينيات القرن العشرين، مثل 

محمود شقير وأكرم هنية، فقد تمكََّنوا من الانخراط في مؤسسات المنظمة في المنفى، وحصلوا بالتالي على الحق 

الدوريات  في  ينشرون  فهؤلاء كانوا  الداخل.  في  ظلُّوُا  لحال من  المنفى خلافاًً  في  المركز  قبل  بهم من  بالاعتراف 

الكاتب 1979-1995، التي كان يديرها الحزب الشيوعي الفلسطيني قبل إغلاقها بسبب  المحلية، مثل شهرية 

توقف تمويل المنظمة لها مع تأسيس السلطة.35 

ها       �ي لى رام الله: عود�ة لا عود�ة �ف العود�ة المس�خ �إ

على الرغم من أن خروج منظمة التحرير الفلسطينية من بيروت يعود إلى العام 1982، إلا أن النهاية الرسمية لدور 

المركز في المنفى تجسدت بعودة الكتَّاَب، الذين كانوا يدورون في فلك المنظمة، مع تأسيس السلطة الفلسطينية 

في التسعينيات إلى رام الله. بدورها، أخذت الضفة الغربية وقطاع غزة، ورام الله بشكل خاص، مكان المنفى 

في إطار اتفاقيات أوسلو، والتي اعتبرها عبد الستار القاسم "الطريق إلى الهزيمة."36 لا يختلف كثيراًً عالِمِ الإناسة 

إسماعيل ناشف في توصيفه هذه المرحلة في حديثه عن العبور من "مرحلة الفقدان" )فقدان الوطن(، إلى "مرحلة 

فقدان الفقدان."37 فإذا كان محور القضية، خلال فترة هيمنة المركز في المنفى،  يدور حول الطريق الذي كان 

الفلسطينيون يرجون من خلاله استرداد وطنهم والعودة إليه، فإنهم، ومع اتفاقيات أوسلو، قد فقدوا، على ما 

يبدو، هذه القضية التي كانت تمكِِّنهم حتى من فهم وإدراك معنى الوطن والمنفى على حدِِّ السواء. انعكس هذا 



خريف - شتاء 2025 3-2 الجنوب: المجلة الفلسطينية للدراسات التحررية 210

بدوره على الأدب، إذ انتقل "أدب المقاومة" من مرحلة ساد فيها الأمل إلى مرحلة جديدة هيمنت فيها "خيبة 
النهايات"، كما يبين الناقد الأدبي عادل الأسطة.38      

ضمن هذا السياق، استخدم الكاتب والناقد الأدبي عزََّت الغزاوي مقولة "مرحلة الصدمة روائياًً."39 ظهرت آثار هذه 

الصدمة بشكل خاص في نتاجات الكتَّاَب "العائدين" المعروفين، وبشكل خاص الذين كانوا على اتصال بمؤسسات 

المنظمة وشغل جزء منهم مناصب مهمة في السلطة الفلسطينية. وعلى الرغم من عدم تجانس واختلاف هذه 

الفئة من الكّتَّاب على المستوى التحليلي، إلا أننا نلاحظ بروز موضوعة العودة المسخ في كتاباتهم، سواء أكانت 

نثراًً أم شعراًً أم رواية. بهذا، اقتحمت "العودة المشوََّهة" روايات يحيى يخلف الجديدة،40 والذي تولَّىَ عبر مساره 

العديد من المناصب الرسمية: كرئيس سابق لاتحاد الكتاب والصحافيين الفلسطينيين )1980(، ورئيس الدائرة 

الثقافية في منظمة التحرير الفلسطينية في المنفى )1987(، ورئيساًً للمجلس الأعلى للثقافة، ورئيساًً للجنة الوطنية 

الفلسطينية للتربية والثقافة والعلوم، وأخيراًً وكيل وزارة الثقافة ومن ثم وزير الثقافة في السلطة الفلسطينية في رام 

الله في الأعوام 1997 و2003 على التوالي.      

مـن جهـة أخـرى، ظهـرت هـذه العـودة كغـرض لـلسرد في عدََّة أعمـال روائية ونثريـة سردية: رائحـة الصيف )1993( 

ومنـازل القلـب )1997( لفـاروق وادي؛ ورأيـت رام اللـه )1997( وولـدتُُ هنـاك، ولـدتُُ هنـا )2009( لمريـد 

البرغـوثي؛ والحـنين، حكايـة عـودة: شـهادة لفيصـل حـوراني )2005(.41 فـإذا كان فـاروق وادي، الباحـث الآنـف 

ذكـره، والـذي فـرََّ بنفسـه مـن حـرب 1967، قد نشر في العام 1993 روايـة رائحة الصيف من وحي ذاكرة طفولته في 

رام اللـه، فإنـه كتـب منـازل القلـب بعـد زيـارة المدينـة مـرتين بعد قيام السـلطة الفلسـطينية خلال العامين 1995 

و1996. يقـوم وادي مـن خلال هـذا العمـل الجديـد بتنقيـح ذاكرته في العمل الأول )الرواية( مسـتخدماًً مشـاهداته 

في زياراتـه اللاحقـة، كمـا لـو أنـه يفصـل الخيـال عن الواقع عبر نصوصه المتتالية. وكذلـك فإنه، وبنصه الثاني، يحاور 

روايتـه الأولى في جدليـة قـلََّ نظيرهـا، وكأنـه يقابـل حقيقـة اليـوم بذاكـرة الأمـس.42 "كنـت تتسـاءل إذا كان المـكان 
سيشـبه نصََّـه ]في الروايـة[ أم أنـه سـيفترق عنه."43

في روايته، تعقًًّب وادي تاريخ المدينة من خلال الأماكن التي كان يتردََّد عليها أيام الطفولة. أما في سرده الثاني للعام 

1997، فقد أبرز التحوُُّلات التي شاهدها بعد زيارات عودته إلى المدينة. كانت هذه التحوُُّلات جلية حتى أصبحت 

غرضاًً للنقاش مع محمود درويش وفكرة لمقال للنشر عن "ذاكرة المكان، ومكان الذاكرة" في مجلة الكرمل.44 

رسم  طريق  وهي  بالقدس،  مدينته  يربط  الذي كان  الرئيسي  الطريق  يرى  وادي  يعد  لم  الله،  رام  إلى  طريقه  في 

معالمها في روايته متتبعاًً خطى أقدام والدته التي رافقها طفلاًً. يستفسر وادي عن التغيير ويسأل سائق مركبة 

الأجرة التي تقلُّهُ خلال زيارته: "منذ متى أصبحنا نصل إلى )قلنديا( دون المرور من القدس؟ فيجيبك بسخرية ودون 

تحديد للتواريخ: منذ أن شقُُّوا هذا الطريق! ثم يضيف بلكنة موشََّاة بحزن وانكسار: نحن نسير على الطريق التي 

رسموها لنا على الخرائط من زمن طويل!"45      



211 دراسة ي جديدبحال أد

في سرده لطفولته، نجد أن وادي يكتب عن سياق رام الله السياسي في ستينيات القرن العشرين، وتاريخ المدينة 

القاص والروائي  الكتابة، ومنهم  الذين شجََّعوه على  المعلمين  الأدبي، وما اختفى من جرائد ومجلات. كما يذكر 

إلى  محمود شقير الذي نفته "إسرائيل" في العام 1975 بسبب التزامه ونشاطه السياسي، والذي عاد بدوره أيضاًً 

رام الله.46 من نافذة مكتب شقير في وزارة الثقافة في العام 1996، يطلُُّ وادي على شوارع رام الله التي غيَّرَ الزمن 

أسماءها القديمة. يتعجََّل خطواته ليسدََّ ديناًً قديماًً في عنقه لصالح مكتبة البلدية: كتاب استعاره قبيل احتلال 

المدينة في العام 1967 من مكتبة البلدية كان قد حافظ عليه بعناية فائقة طوال ثلاثين عاماًً من الحروب والمنافي، 

جلُّهُا في بيروت.47 صدمته تلك العودة، ولم يعد الروائي قادراًً على التعرُّفُ على مدينته. أما الضابط الفلسطيني الذي 

فحص جوازه على "الحدود" أثناء العودة، فلم يكن سوى واجهة تعمل تحت إمرة ضابط "إسرائيلي" يقف خلف الزجاج 

المعمََّى خلفه. بعودته المشوهة هذه، صار انتظاره في المنافي المتعددة غياباًً أبدياًً ودائماًً عن الوطن.48       

تبرز موضوعة العودة أيضاًً في أول نص نثري للشاعر مريد البرغوثي، رأيت رام الله )1996(، والذي حصل على جائزة 

نجيب محفوظ من الجامعة الأمريكية في القاهرة ونشرته دار الشروق المصرية بعد أن صنفته كــ"رواية". يصف 

هذا العمل السردي، والذي تُرُجم إلى عدََّة لغات ومنها الفرنسية وقدََّم له إدوارد سعيد، عودة الكاتب بعد أن 

اكتوى بنار المنفى الدائم. فقد ذهب إلى مصر لمتابعة دراسته قُبُيل الاحتلال، ليصبح منفياًً فيها بفعل وقوع 

رام الله تحت الاحتلال "الإسرائيلي". تزوج في منفاه الأستاذة والروائية رضوى عاشور قبل أن يُنُفى من جديد إلى 

أوروبا الشرقية، إلى بودابست بالتحديد، حيث أصبح مفوََّضاًً لمنظمة التحرير الفلسطينية. من اقتلاع إلى آخر، 

منافٍٍ متعددة وحالة انتظار لا نهاية لها شكََّلت مسار حياته. بعودته في ظل اتفاقيات أوسلو، لم يعد الشاب الذي 

اقتُلُع من رام الله إلا عجوزاًً، أما البلاد التي عرفها قديماًً، فلم تعد موجودة بفعل المستوطنات والاحتلال. لم تكن 

العودة نهاية للمنفى، ولم تضع حداًً له، وصار ابن فلسطين غريباًً عنها في بلده. 49       

إطار  في  عاد  لأنه  فقط  ليس  المنقوصة.  لعودته  تبريراًً  تفسيره  يمكن  عما  المتعدد  سرده  في  الشاعر  يتوقَّفَ  لا 

المجلس  في  وامتيازاته كعضو  مكانته  بفضل  غيره  دون  العودة  استطاع  لأنه  وبالتحديد  بل  ينتقدها،  اتفاقيات 

الوطني الفلسطيني، خلافاًً لآخرين من أبناء عائلته ولملايين الفلسطينيين الذين لا زال اللجوء يحدِِّد مصائرهم. 

حاول البرغوثي حلََّ هذا التناقض مستشهداًً بنقاش مع أحد المسؤولين في السلطة، "أبو نائل" قبل عودته من تونس، 

المنافقين.50  نسيان شريحة  أوسلو وعلى معارضيها، دون  اتفاقيات  على  "الموافقين"  بين  الله ستجمع  رام  بأن 

فالعودة، إذن، لا تعني قبول أوسلو على الرغم من أنها تمََّت تحت إطاره، كما أنها لا تعني "المبايعة"51 والولاء. 

ولدتُُ هناك، ولدتُُ هنا )2009(، في وصفه تجربة العودة من جديد. يشرح  الثاني  يستطرد البرغوثي في سرده 

كيف استطاع بسهولة أن يحصل على "جمع شمل" له ولابنه تميم، الشاعر أيضاًً، لتصبح لديهما بطاقات هوية 

مكََّنتهما من العيش في الضفة الغربية. هكذا، صار بإمكانه العيش في مدينته "بشكل قانوني". وعلى الرغم من أن 

عودته الثانية كانت ضمن إطار عمل كمستشار في مشروع ثقافي لإحدى المؤسسات الفلسطينية، إلا أنه استقال 

سريعاًً وغادر البلاد بسبب الفساد كما ورد في نصه.52       



خريف - شتاء 2025 3-2 الجنوب: المجلة الفلسطينية للدراسات التحررية 212

في سرد مشابه لعودة أخرى إلى رام الله، مروراًً بغزة هذه المرة، يسلِّطِ فيصل حوراني في نصه الحنين، حكاية عودة: 

شهادة )2005( الضوء على الهوََّة بين الطفل المنفي والكهل "العائد،"53 والإذلال الذي يتعرَّضَ له عبر الحدود بعد 

البرغوثي وفاروق وادي. مع ذلك، تبين رواية  الجنود "الإسرائيليين"، شأنه في ذلك شأن مريد  أيدي  تفتيشه على 

حوراني إحدى خصائص الحال الأدبي للكّتَّاب "العائدين"، فمع بدء المفاوضات السرِِّية بين قيادة منظمة التحرير 

الفلسطينية وممثلي "إسرائيل"، جمدت المنظمة رواتب موظَّفَيها بذريعة عجز في الميزانية تسببت به حرب الخليج 

1991. ولكن، وخلافاًً لوضع زملائه الذين سارعوا إلى العودة إلى البلاد بُعُيد اتفاق أوسلو، وأخذوا يستلَّمَون رواتبهم، 

ظلََّ حوراني بلا مصدر دخل لمدة عامين ونصف، إذ عوقب على انتقاده للاتفاقيات ولقيادة ياسر عرفات ورفضه 

العودة إلى البلاد في إطار الاتفاقيات. دفعته وطأة الديون إلى طلب مقابلة ياسر عرفات، وفي نهاية المطاف اضطُرُ 

للقبول بالعودة ليلتقي به في غزة، فسوََّى له الزعيم الفلسطيني وضعه المالي و"جمع الشمل" وعيَّنَه مستشاراًً ثقافياًً 

له، وهي وظيفة بلا عمل، مذكِِّراًً إياه بأن المناصب المهمة في السلطة قد شغلها أول الواصلين )أول "العائدين"(.54 

العودة  على  منهم،  المعروفين  الأدباء  لا سيما  معارضيه،  إجبار  تضمن  ياسر عرفات كانت  استراتيجية  أن  يبدو 

والانضمام إلى السلطة، لرسم صورة سياسية تعددية عن المؤسسة من جهة، ولإحلال آلية "الهيمنة عبر الامتنان" 

)استعارة لمصطلح عالم الاجتماع روبرت مايكل( على معارضيه من جهة أخرى. فبدا اتفاق أوسلو وما نجم عنه من 

عودة أمراًً لا مندوحة عنه بالنسبة لمن كانوا يعتمدون مالياًً على المنظمة.

وعليه، لم تكن العودة المشوََّهة عودةًً لكافة الفلسطينيين إلى بلداتهم الأصلية، بل عودة بضع آلاف من "أصحاب 

من  أكثر  يزال  لا  بينما  الأوصال  مقطَّعَ  الاحتلال،  تحت  يزال  لا  وطن  إلى  موجوداًً،"  يعد  لم  "وطن  إلى  الحظوة" 

نصف الشعب الفلسطيني يعيش في مخيمات اللجوء. إنها كما وصفها البرغوثي: عودة دون عودة )"إنني لم "أعد" 

بالضبط"(. وهكذا، تحوََّلت فلسطين إلى فكرة،55 ما جعل من هذه العودة تخلق ميلاداًً لعلاقة جديدة بين الوطن 

والمنفى. لذا، لم يقصد محمود درويش شيئاًً آخر حينما كتب: "هنا لا يعارض المنفى الوطن، ولا يكون الوطن 

عكس المنفى. لم أعد بعد، والطريق لم تنتهِِ بعد كي أعلن عن بداية الرحلة..."56 لم تضع العودة المسخ نهاية 

للمنفى، ولكنها أعطته شكلاًً جديداًً، وكانت وراء بروز أدبِِ صدمةٍٍ سبَّبَها الواقع الجديد: واقع ضياع القضية. هو 

المنفى المتجدد والذي فرض نفسه حين كانت العودة إلى وطنٍٍ لم يعد موجوداًً. بهذا، تحوََّل الانتظار في المنفى 

إلى غياب دائم للوطن وفي الوطن.

�ة        ماع�ي �ت �ة الا�ج �ي �ب را�ت : ال�ت د�يد�ة �ة �ج �ي د�ب وع�ة �أ مو�ض

بعد العودة، ارتسمت تراتبية اجتماعية جديدة بين الكتَّاَب أنفسهم من جهة، وبين الكتَّاَب والنقاد الأدبيين من 

جهة أخرى. لم تكن هذه التراتبية بمعزل عن أثر المناصب التي شغلها الأدباء في السلطة ولا عن مواقفهم من 

اتفاقيات أوسلو ومن القيادة السياسية الفلسطينية. يرى مريد البرغوثي أن أغلب المثقفين الفلسطينيين كان قد 

"تماهى مع السلطة،"57 بحيث ألقت هذه العلاقة ومواقع الأدباء بظلالها على الإنتاج الأدبي نفسه. يشير فيصل 

دراج إلى هذه المسألة في دراسته الرائدة بؤس الثقافة في المؤسسة الفلسطينية )1996( والتي لم يكتفِِ فيها 



213 دراسة ي جديدبحال أد

بالنقد الشديد للروائي يحيى يخلف، وإنما أيضاًً لمحمود درويش. تكمن جذور المشكلة لديه فيما يسميه "المثقف 

الموظَّفَ." من الأمثلة التي يسوقها درَّاَج كيفية بناء الواقع في أدب يحيى يخلف من منظور السلطة نفسها، بحيث 

جسََّدت الشخصيات الرئيسية في رواياته أنموذج الفرد البطل، المتميِّزِ والمعزول عن شعبه وسياقه.58      

للابتزاز  موضوعاًً  الشمل"  "جمع  بات  فقد  نفسها،  بالطريقة  العودة  "العائدين" ظروف  الكتَّاَب  مجمل  يعش  لم 

مارسه بعض المسؤولين في السلطة على "العائدين" الآخرين لأسباب سياسية وشخصية كما تظهره لنا حالة الناقد 

والأديب وليد أبو بكر.59 بعد عام من السجن بسبب نشاطه السياسي، قامت السلطات الأردنية، حينما كانت 

الضفة الغربية تحت إدارتها، بنفيه من رام الله في العام 1961. عاش أبو بكر لاحقاًً في الكويت، وعمل في الصحافة 

المكتوبة قبل أن يتزوج من الروائية الكويتية المعروفة ليلى العثمان. في العام 1997، عاد إلى رام الله إثر دعوة 

تلقََّاها من مؤسسة "يبوس" غير الحكومية للمشاركة في نشاط مسرحي، فأبو بكر كاتب مسرحي أيضاًً وله دراسات 

نقدية في هذا المجال. قرر أبو بكر البقاء في رام الله بحيث مكث فيها بدايةًً مدة عامين بـصورة "غير قانونية" على 

الرغم من توقيع رئيس السلطة الفلسطينية ياسر عرفات على كتاب "لَمَِِّ الشمل" الخاص لتسوية وضع أبو بكر، إلا 

أن وزيراًً فلسطينياًً قام بوقف إجراءات تحويل الطلب إلى السلطات "الإسرائيلية" وعرقلتها.60 العيش بصورة "غير 

قانونية" ودون بطاقة هوية لا يعني فقط عدم التمكُُّن من مغادرة رام الله، وإنما خطر الإبعاد والترحيل في أي لحظة 

خصوصاًً مع تزايد حالات التفتيش المفاجئة على الحواجز "الإسرائيلية" التي انتشرت كالسرطان بعد أوسلو. بلا 

مصدر دخل حينها، قاوم أبو بكر خلال تلك الفترة "محاولات إخضاع" عدََّة من قبل بعض الكتَّاَب المسؤولين في 

السلطة، فـ"كلُُّ 'معلِّمِ' يسعى لإحاطة نفسه بنفرٍٍ من التوابع، وتلك هي الثقافة السائدة هنا عند المثقفين"، مثلما 

أخبرني أبو بكر في لقاء في رام الله.61 في النهاية، حصل أبو بكر على لمِِّ شمل بعد أن توجََّه إلى "المصدر مباشرة" عبر 

علاقات قريب له ساعده في تسوية أوضاعه. كذلك، غدا "مستشاراًً ثقافياًً" بفضل "وساطة" بعض الأصدقاء، كما 

وصفها، ما وفر له راتباًً متواضعاًً "أقل بكثير مما يتقاضاه المثقفون الآخرون." في العام 2004، تولَّىَ أبو بكر إدارة 

مركز أوغاريت الثقافي غير الحكومي،62 وهو مركز لعب دوراًً مهماًً في المشهد الثقافي في رام الله، بحيث ساهم 

في التعريف بمجموعة من الكتَّاَب عبر نشر إنتاجهم الأدبي قبل أن يغلق المركز أبوابه بسبب بعض "الوشايات" 

و"الحروب" التي شنَّهَا بعض الكتَّاَب على المركز ومديره، كما أوضح أبو بكر، حتى شملت إرسال الرسائل إلى المموُُّل 

الرئيسي والذي قرر إيقاف التمويل في النهاية. 

يكابد الأدباء صنوفاًً شتى من الابتزاز عندما ينتقدون الروائيين الذين يشغلون مناصب مهمة في السلطة. تقدم 

رواية مقامات العشاق والتجار63 لأحمد رفيق عوض وصفاًً دقيقاًً لهذه التراتبية الاجتماعية الجديدة التي نشأت 

في رام الله في السياق الجديد للهزيمة. فمن خلال سرد للقاء جمع في رام الله مسارات متعددة من "العائدين"، 

و"مناضلةًً حزبيةًً  و"كاتباًً"،  للاحتلال"،  و"عميلاًً  بيرزيت"،  في جامعة  و"أستاذاًً  الداخل"،  و"مناضلين سابقين من 

يساريةًً سابقةًً"... يضع الروائي بين أيدينا تحليلاًً اجتماعياًً عميقاًً للنظام القائم في رام الله بعد اتفاقيات أوسلو. 

إلى حدٍٍّ  القارئ حيواتها  على  لتقصََّ  الراوي  دور  وتأخذ حتى  نفسها  الشخصيات  تقدِِّم  أحكام،  أي  إطلاق  دون 

تناقض فيه صوت الراوي نفسه، بل وتدخل في جدل معه بحيث يظهر الراوي كشخصية مستقلة بحدِِّ ذاتها في 



خريف - شتاء 2025 3-2 الجنوب: المجلة الفلسطينية للدراسات التحررية 214

هذه الرواية. تتقفََّى الرواية مسارات الشخصيات آنفة الذكر، وكيفية تطوُُّر المواقع الاجتماعية لكل من أصحابها 

بالنسبة إلى الآخرين مع إحالات إلى البلدان المختلفة التي عاشوا فيها. فيصبح المناضل الذي كان يطارد العميل 

خلال الانتفاضة الأولى، عاملاًً في ورشة في رام الله يملكها العميل. ينسج هذا الأخير علاقات متميزة مع المسؤولين 

في السلطة ومع قياديين يساريين سابقين انفصلوا عن قيمهم النضالية في هرولتهم نحو المساعدات الدولية عبر 

إنشاء المنظمات غير الحكومية.

لا بُدََُّ من وضع ذلك اللقاء في سياق مسار الكاتب نفسه أيضاًً، فهو في الأصل من قرية "يعبد" القريبة من جنين، 

التي  قريته  عائلات  لكبرى  "مطلوباًً"  بات  أن  فبعد  ظروف خاصة،  في  الله  رام  إلى   1992 العام  في  التجأ  حيث 

)1992(.64 فرََّ عوض من القتل بسبب هذه الرواية  العذراء والقرية  اتهمته بالتشهير بشرفها جرَّاَء نشره لرواية 

التي تحلِّلِ علاقات النفوذ بين العائلات الكبرى في القرية والسلطات الأردنية و"الإسرائيلية" خلال الفترة الممتدة 

بين الاحتلالين من العام 1948 إلى العام 1967. وصل عوض إلى رام الله في ظروف بائسة دون مصدر رزق، قبل 

أن تلتحق به زوجته وأطفاله. بفضل بعض الأدباء في رام الله، وبسبب بعض المقابلات الصحفية مع مراسلين 

في عواصم عربية.  عدََّة مرات  تُعُاد طباعتها  أن  قبل  روايته محلياًً  وانتشرت  الضوء على عوض  سُُلِّطِ  أجانب،65 

احتفى النقاد بالرواية وحظيت باستقبال مشرِّفِ، ولاحقاًً خُصُِِّصت لها ولمجمل أعماله العديد من الدراسات. في 

رام الله، عمل لفترة في الصحافة المكتوبة قبل أن يلتحق بإحدى الجامعات الفلسطينية. خلال إقامته في رام الله، 

والتي بدأت قُبُيل نهاية الانتفاضة الأولى، لاحظ عوض النشأة التدريجية للتراتبية الاجتماعية في رام الله مع قدوم 

السلطة بحيث صارت الموضوعة المركزية في روايته متعددة الأصوات مقامات العشاق والتجار. يكشف البعد 

التحليلي الاجتماعي في هذه الرواية عن بروز الرواية النقدية عند كتَّاَب الداخل إزاء النظام الاجتماعي الذي قام 

بعد اتفاقيات أوسلو وعن التراتبية الاجتماعية المنبثقة عنه.

      " �ة ال�أد�ب �ي اسم "كو�ن �صقاء للس�ياس�ة �ب اء و�إ �ة ر�ج �ب �ي �خ

إذا كانــت صــورة الفلســطيني في المركــز في المنفــى قبــل عــودة منظمــة التحريــر الفلســطينية صــورة المقــاوم 

و"البطــل الضحيــة" الــذي يســتحق التعاطــف والتكريــم، فــإن صورتــه، بعــد العــودة، غــدت، بحســب مريــد البرغــوثي، 

صــورة صاحــب النفــوذ الــذي يقمــع بني وطنــه خدمــةًً للأعــداء. يضــاف إلى ذلــك إثــراء كبــار مســؤولي الســلطة مــن 

التمويــل الــدولي، فبيوتهــم وســياراتهم الفارهــة مــن العنــاصر التي ســاهمت في تشــكيل تلــك الصــورة ودفعــت 

بعــض فلســطينيي الداخــل إلى التســاؤل حتى عــن القضيــة التي يزعــم بعــض "العائديــن" حملهــا. وقــد تزامــن تحــوُُّل 

هــذه الصــورة وظهــور "محــدََثي النعمــة" وطبقــة "الأغنيــاء الجــدد" مــع تســارع وتيرة الاستيطــان، بينمــا لــم يتوقــف 

"المجتمــع الــدولي" ولا القيــادة السياســية الفلســطينية عــن الحديــث عــن الــسلام وبنــاء الدولــة. لهــذا، اســتخدمتُُ 

في أعمــالي الســابقة مصطلــح "فلســطين الــدول المانحــة"66 لوصــف هــذا التشــكُُّل الجديــد الــذي يؤكََّــد فيــه الخطــاب 

المهيمــن على التنميــة مــن أجــل الــسلام وعلى دور "المجتمــع المــدني" في بنــاء الدولــة متجــاهلاًً الواقــع الاســتعماري 

في الــبلاد والتراتبيــة الاجتماعيــة المنبثقــة عنــه.      



215 دراسة ي جديدبحال أد

لم  والذين  أنفسهم،  الكتَّاَب  بين  المحيطة  والهالة  القدسية  نزع  المانحة"  الدول  "فلسطين  إلى  العودة  نتج عن 

يكونوا يعرفون بعضهم البعض الآخر حتى تلك اللحظة إلا من خلال ما يقرأونه من نصوص. عندما قابلته في رام 

الله في 22 تموز 2018، حدََّثني زياد خداش،67 الكاتب القصصي والأستاذ الموظَّفَ في السلطة والمقيم بين مخيم 

الجلزون للاجئين ومدينة رام الله، عن عملية انفكاك السحر هذه: "بعد أوسلو، وجدنا أنفسنا وجهاًً لوجه مع ]...[ 

يحيى يخلف ]وزير الثقافة السابق[ وليانا بدر ]روائية وزوجة ياسر عبد ربه وزير الثقافة السابق[ وزكريا محمد 

]شاعر وأديب[. لم أصدِِّق نفسي بادئ الأمر، كنتُُ جالساًً إلى نفس الطاولة معهم ]...[ لكنََّ رؤية الشخص ليست 
كقراءته ]...[، فما أن تقابله حتى يصبح 'عادياًً' وكذلك نصُُّه، ثم تزول وطأته الأسطورية." 68

"الفلسطيني  الوطنية" وصورة  الشعارات  "لغة  التخلُّصُ من  أراد خداش  الله،  رام  في  مع مجموعة من الأصدقاء 

البطل" الخالي والمنزَّهَ عن العيوب، صورة تهيمن، حسب رأيه، على نتاجات الكتَّاَب المعروفين والمشهود لهم، 

إذ أراد أن يصف الحياة كما هي: "خلال الانتفاضة الثانية، عندما كانت الدبابات الإسرائيلية تجوب المدينة، ولم 

نكن قادرين على مواراة جثامين الشهداء الملقاة في الشوارع الثرى ]...[، كتبتُُ نصاًً عن مسؤول كبير، أديب، 

والذي كان يستغلُُّ فترة منع التجول ليلتقي بمديرة مكتبه في مكتبه الحكومي كي يطارحها الغرام هناك. كان خياله 
الجنسي يدفعه لترك منيه على المكتب ]...[ فجر هذا النص فضيحة." 69

الدول  "فلسطين  بعض كتاب  لدى  "الكونية"  نحو  اتجاه  برز  "الواقع"،  أمام  هذه  السحر  انفكاك  عملية  ظل  في 

المانحة"، بتأثيرٍٍ خاصٍٍ من الأوساط والشبكات الدولية المرتبطة بالمنظمات غير الحكومية. يبين الباحث كفير 

كوهن70 أن السياسي، الذي يعتمد معناه على الظروف التاريخية، كان مشتبكاًً ومتداخلاًً مع ما هو أدبي قبل أوسلو 

في فترة كان فيها العنصر الجمالي منخرطاًً في خدمة المشروع الوطني الفلسطيني. غير أن تدخل الجهات المانحة 

وترويجها لقيام مجتمعٍٍ مدني، أدى الى تعاظم دور المنظمات الثقافية غير الحكومية وتأثير جوائزها الأدبية.      

ضمن هذا المنظور، قام كوهن بتحليل أعمال الروائية الشابة عدنية شبلي، والتي تُرُجمت إلى عدََّة لغات بعد أن 

حصلت على جائزة مؤسسة عبد المحسن القطان، وهي مؤسسة وقفية غير حكومية في رام الله، مرتين. ففي هذا 

السياق الجديد، بدأ جزء من النتاج الأدبي الفلسطيني الاستقلال جمالياًً عن السياسة، في طريقه إلى البعد "الكوني"، 

على عكس كتابات كنفاني التي كانت موجهة إلى القرَّاَء العرب وليست بالضرورة إلى "جمهور 'كوني'" عالمي.71 ينوِِّه 

كوهن إلى أن ذلك الانتقال إلى الاستقلالية الجمالية لم يكن بهذه الحدََّة بشكل عام، ولكنه شديد الوضوح لا سيَّمَا 

في حالة الأدب المتصل مع ما أسماه "شبكات التداول العالمي. 72 

أثراًً مهولاًً على غيره من الكتَّاَب.73 فدرويش  النزعة الكونية بوضوحٍٍ لدى محمود درويش الذي ترك  تظهر هذه 

الذي تُرُجمت أعماله إلى عدِِّة لغات، كان قد حظي بمنزلة عالمية قلََّ نظيرها على المستوى الفلسطيني والعربي، 

فصار يتطلَّعَ إلى مكانه في "جمهورية الأدب العالمية"، إذا ما استخدمت مفهوم عالمة الاجتماع باسكال كازانوفا.74 

منذ رجوعه إلى فلسطين المحتلة في العام 1967، راح درويش يعبِّرِ عن سخطه من لقب "شاعر المقاومة"، إذ 



خريف - شتاء 2025 3-2 الجنوب: المجلة الفلسطينية للدراسات التحررية 216

رأى أن في هذا التصنيف ما يختزل وظيفة شعره في بعد واحد، ما يمنع إظهار التعبير عن مواضيعه الثلاثة الأقرب 

إلى قلبه: الحب والموت ومساءلة المجهول. كما رأى أنه يولِّدِ تناقضاًً مع ما اعتبره كونية الشعر الذي يجب أن 

يكون صالحاًً لكل زمان ومكان.75 من هنا نفهم عبارات درويش:  "سيقال، كما قيل ويقال، إنني تخلَّيَت عن شعر 

المقاومة. وسأعترف أمام القضاة المتجهِِّمين بأنني تخلَّيَت عن كتابة الشعر السياسي المباشر محدود الدلالات، 

دون أن أتخلي عن مفهوم المقاومة الجمالية بالمعنى الواسع للكلمة... لا لأن الظروف تغیَّرَت، ولأننا انتقلنا من 

المقاومة إلى المساومة، كما يزعم فقهاء الحماسة، بل لأن على الأسلوبية الشعرية أن تتغيَّرَ باستمرار، وعلى الشاعر 

أن لا يتوقف عن تطوير أدواته الشعرية، وعن توسيع أفقه الإنساني."76      

ومع ذلك، وبعد أن تمكََّن من كتابة "عشرين سطراًً عن الحب" في الـتسعينيات كما يحلِّلِ عادل الأسطة، عاد الحصار 

الذي شهدته الانتفاضة الثانية ليفرض نفسه على شعره من جديد. ففي قصيدته "حالة حصار"، عاد درويش إلى 

الحديث عن "الخلل البنيوي الذي سيصيب القصيدة" والذي تفرضه وطأة الاحتلال على الأدب كما الحياة. 77      

بفعل الثقل الرمزي لمحمود درويش وتأثيره، اتهمه أحمد حسين، الشاعر وأخ الشاعر رشيد حسين، باتباع خطى 

"معلِّمِه"، إيميل حبيبي، وإقحام "مهنة التفاوض" إلى الأدب والشعر كي يتناسب ذلك مع برنامج القيادة السياسية 

إلى  واللجوء  المذبحة"  متجاوزاًً حضور  الذاكرة،  بأحزان  "الانشغال  عليه حسين  لامََ  الجديد. كذلك،  الفلسطينية 

الفضاء الكوني متخطِّيِاًً الحيِّزِ الوطني وكاسراًً بذلك "حدود الإنتماء."78 أما بالنسبة للأدباء الذين ينتجون أدباًً منزوع 

السياسة، فاتخذوا من رام الله مكاناًً لإقامة احتفالاتهم الدائمة في مؤسساتها "العصرية"، ما جعل الناقد الأدبي 
فيصل دراج يسمهم بـ "مجتمعٍٍ من السعداء." 79

 " �ن الدول الما�نح�ة لسط�ي �في "�ف د�ي�ة � �ق الروا�ي�ة ال�ن

في هذا السياق، الذي تم نزع السياسة فيه عن المحتوى الأدبي تحت شعار الاستقلالية الجمالية والكونية، أمست 

مُُثقلَةًًَ  المدينة  صارت  أوسلو.  لاتفاقيات  الجديد  السياسي  المشروع  فشل  ولَّدَها  التي  التعاسة  مََطِِيَّةَ  الله  رام 

بالدلالات الضمنية الذميمة، خاصةًً ما بعد الانقسام بين حركتي فتح وحماس في العامين 2006 و2007 والذي 

اتخذ شكل المقابلة السطحية النمطية التالية: رام الله النيوليبرالية المنفتحة على العالم، مقابل غزة المقاومة 

المحاصرة والمنعزلة عنه.       

لقـد حُُمِِّلـت المدينـة القديمـة، التي سـحرت الكتَّـَاب قبـل نفيهـم الـقسري على يـد الحاكـم العسـكري "الإسرائـيلي"، 

بأثقـال شتى أنـواع التناقضـات التي تمثِّلِهـا "فلسـطين الـدول المانحـة." فظهـرت فئـة جديـدة مـن الكتَّـَاب تنتـج أدباًً 

ينتقـد النظـام الاجتمـاعي القائـم. وعلى الرغـم مـن عـدم تجانـس هـذه الشريحـة، فـإن خصوصيـة كتابهـا "الجـدد" 

تكمـن في اسـتقلالهم، عـن مؤسسـات السـلطة، وهـو مـا خطَّـَأ، نوعـاًً مـا، محمـود بكـر البـوجي الذي كان يـخشى، بعيد 



217 دراسة ي جديدبحال أد

إنشـاء السـلطة، اسـتحالة الإنتـاج الأدبي الناقـد لاتفاقيـات أوسـلو بسبـب اعتمـاد أغلـب الروائـيين البنيـوي على 

السـلطة الفلسـطينية ومؤسسـاتها.80      

من هذا الأدب النقدي، يمكن الإشارة الى روايات إيناس عبد الله لا ملائكة في رام الله )2010( وعباد يحيى رام 

الله الشقراء )2017(، وجريمة في رام الله )2013(، ومحمد جبعيتي المهزلة: وجوه رام الله الغريبة )2016(، 

المبتذل  ينتقد عباد يحيى الاستخدام  الله الشقراء،  رام  في روايته   81.)2018( وغاسل صحون يقرأ شوبنهاور 

البيت  ذلك  الراوي  يصف  إذ  المدينة،  في حانات  الحياة"  يستحق  ما  الأرض  هذه  "على  درويش  محمود  لشعر 

عباد  محلية، كان  طباعة  دار  عبر  العام 2013،  في  هذا  نصُُّه  نشر  وعندما  السلطة. 82  لمشاريع  وملصق  بشعار 

حينها بلا عمل، خريجاًً جديداًً في علم الاجتماع بعد أن درس النظريات النقدية للتنمية. فجاءت روايته لاذعة 

النقد لمشاريع التنمية، والمساعدات الدولية، والمؤسسات الدولية، والمنظمات غير الحكومية، والسلطة.83  

أثارت الرواية حينها جدلاًً كبيراًً،84 فبموازاة المديح الذي استقبله بها عادل الأسطة،85 اعتبرها وليد أبو بكر بـــ"لا 

الصوت  وحضور  المباشر،  والأسلوب  الحبكة،  )غياب  والفنية  الجمالية  الجدال حول جودتها  أن  غير  رواية."86 

الواحد المنفرد للراوي والذي لا حدود لمعرفته بالواقع( لم يحل دون حصول الكاتب على الدعم السياسي، لا سيما 

من الأوساط المعارضة لاتفاق أوسلو والتي كان جزءاًً منها.

أما بالنسبة لروايته جريمة في رام الله )2017(، فلم تلقََ نفس الاستقبال على الرغم من اللغط الذي أثارته حين 

صدورها. فهذه المرة، مُُنعت الرواية من النشر بقرار من المدعي العام لـ "إخلالها بالآداب العامة." 87 فعلى الرغم 

من استمرار حالة النقد للنص من ناحية جمالية وفنية  )غياب أو ضعف الحبكة، وضعف الحوار، ومشكلات 

البناء الروائي(  إلا أن الدعم الذي حصل عليه الكاتب هذه المرة كان "نخبوياًً" ومحصوراًً بفئة بعينها، حيث طالب 

مائة من "المبدعين والمثقفين" الفلسطينيين عبر عريضة وقَّعَوا عليها بـ"حرية التعبير". في الفترة بين النصين، كان 

عبََّاد يحيى قد أصبح باحثاًً مرتبطاًً بالمركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات  في الدوحة ومسؤولاًً عن المجلة 

الإلكترونية ألترا صوت والتي تموِِّلها قطر، ومن المعرفة السائدة أنها تحت مسؤولية المثقف الفلسطيني عزمي 

بشارة. روايته هذه نُشُرت في دار نشر عربية في إيطاليا، على عكس الرواية الأولى التي طبعت محلياًً. من جهته، 

تلقََّى عادل الأسطة الرواية،88 هذه المرة، بحماس أقل، إذ وجد في الحضور الطاغي للجنس فيها رغبة في الحصول 

على جوائز أدبية غربية. على الصعيد الشعبي، انتُقُد الروائي الشاب بجلب العار لعائلته المحافظة.      

على الرغم من أن روايات محمد جبعيتي وإيناس عبد الله فيها من النقد ما تضمنته روايات عباد يحيى، إلا أنها 

لم تُثُر أي لغط أو ردود فعل على مستوى الاستقبال حين نشرها. فرواية لا ملائكة في رام الله لإيناس عبد الله لا 

تمثِّلِ أيََّ مضمون للصراع مع الكتَّاَب، كون رام الله لم تكن إلا محطة زيارة للكاتبة التي تعيش بشكل أساسي في 

الولايات المتحدة الأمريكية. أما محمد جبعيتي، فكان، حين نشر روايته في العام 2016، لا يزال طالباًً للماجستير 

في الأدب العربي في جامعة بيرزيت. لقد عانت روايته الأولى المهزلة: وجوه رام الله الغريبة في العام 2016 من 

ضعف في التوزيع، واستغرق الأمر معه ثلاث سنوات للعثور على دار نشر "مرموقة"، دار الآداب في بيروت، لتنشر 



خريف - شتاء 2025 3-2 الجنوب: المجلة الفلسطينية للدراسات التحررية 218

روايته غاسل صحون يقرأ شوبنهاور في العام 2018، والتي لم تكن قد وزِّعِت في فلسطين أثناء كتابة هذا المقال. 

في خضم بحثه عن التقدير من خلال النشر من دار مرموقة خارج فلسطين، تعرض جبعيتي لعملية سرقة لأحد 

نصوصه من لجنة مزيفة على أحد مواقع الاحتيال على الإنترنت.89 

م�ة ا�ت �خ

للصراع بين الكتَّاَب وفقاًً لمواقعهم في "فلسطين الدول المانحة" والطريقة التي يتموضع فيها كل منهم بالنسبة 

للآخرين أثر مهم على الإنتاج الروائي الفلسطيني وطرق تداوله. هكذا تتشابك الصراعات التي تظهر في حقل السلطة 

وحقل الأدب. يعكس الصراع الأول علاقة المثقف بالسلطة،90 بحيث يتجلََّى هذا الصراع بطريقة "إنتاج التصوُُّرات 

أو  وفي هذا شرعنة  الاجتماعية،  والتصنيفات  القيم،  وبالتالي يستهدف منظومة  الاجتماعي،"91  العالَمَ  يمثل  وما 

نزع الشرعية عن النظام الاجتماعي والسياسي من خلال الثقافة. أما وقد تحوََّل حقل السلطة بعد اتفاقيات أوسلو 

مرتبطاًً  بعداًً جديداًً  استدخل  وإنما  المسلَّحَ،  بالكفاح  فلسطين  تحرير  بمسألة  محدوداًً  يعد  لم  فإنه   ،1993 في 

بالمشروع السياسي الجديد لبناء الدولة وسلطة الجهات المانحة الدولية.

أما بالنسبة لحقل الأدب، فقد تشكََّل الصراع عبر شكل مزدوج ومتناقض التوجهات. فمن جهة، ثمة رواية نقدية 

تقدِِّم البعد السياسي لتنتقد النظام الاجتماعي القائم في "فلسطين الدول المانحة"، رواية تخاطب الفلسطينيين في 

المقام الأول. ومن جهة أخرى، ثمة أدب يسمى بـ "الكوني وغير المُُسََيَّسَ"، أدب يخاطب بشكل أساسي جمهوراًً 

عالمياًً تحت شعار ما يسمى بـ "الجمالية المستقلة" عن السياسي النضالي. يمثل التيار الثاني، في الواقع، قطيعة 

مع الوظيفة الأدبية للمركز في المنفى التي كان فيها البعد الكوني ملتحماًً مع الخصوصية الفلسطينية. وبالتالي، 

يحيل كلا الشكلين إلى تصوُُّرين للعلاقة مع السياسي: بينما يعتمد الأول على إرث الحقل الأدبي الفلسطيني، يقوم 

الثاني بقطع علاقته مع هذا الإرث عبر رضوخه لقيود "جمهورية الأدب العالمية." وفي حال اعترت كلا التيارين 

نواقص جمالية، نحو: بناء الحبكة، وغياب الحوار...إلى آخره، فإن عدََّة النقد الجمالي غالباًً ما توجََّه ضدََّ الروايات 

المستلهم مما  الإنتاج  أما  نتاجه.  الكاتب وانتمائه على  السلبية لالتزام  الآثار  الضوء على  النقدية بحيث تسلِّطِ 

يسمى بالكونية، فغالباًً ما يستحضر نقداًً يسلَّطَ الضوء فيه بالمقابل على عدم انتماء الكاتب وغياب التزامه النضالي 

واستعداده الدائم للتطرُُّق لموضوعات مفروضة من الخارج.       

لم ينتج ميلاد الكتَّاَب المستقلِّيِن عن السلطة الفلسطينية وعن مؤسسات منظمة التحرير الفلسطينية عملية 

استقلالهم المطلقة، فهدف اندماجهم في الشبكات العالمية أو العربية لم يكن خالياًً من القيود، إذ إن الكونية 

ليست سوى نتاج عن علاقات القوة التي تعرِّفِ حدودها ومعناها. لقد أعطى الحال الأدبي الجديد، والذي نتج عن 

العودة المشوََّهة وما تلاها من إعادة تعريف وتصوير المنفى والوطن، معنى جديداًً للسياسة. يختلف هذا المعنى، 

بلا أدنى شك، عن المعنى الذي سيطر في ظل هيمنة المنظمة في المنفى باسم القضية. إن الصراعات الدائرة في 

قلب الحقل الأدبي تتشابه إلى حدٍٍّ بعيد مع الصراعات التي تشهدها حقول أخرى )كعملية "المهننة" أو "التحوُُّل 



219 دراسة ي جديدبحال أد

ال�إحالا�ت

المتوسط"  أجل  من  التخصصات  المتعدد  للعمل  محوراًً  والاجتماعية  الإنسانية  "العلوم  المسمى:  الامتياز  مختبر  ضمن  البحث  هذا  اُ نُجِِزََ  [[[

 Aix-Marseille إيكس-مرسيليا   لجامعة  التابعة   A*Midex مؤسسة  نفََّذته   LABX-0090-10 المرجعي  رمزه  مشروع  وهو   ،LabexMed

ونُشُرت  العام 2019  بداية  في  الفرنسية  باللغة  المشاركة  وكُُتِِبَتَ هذه  الفرنسي.  الحكومي  للمستقبل"  "استثمار  برنامج  بتمويل من   Université

بالفرنسية في العام 2022، بوصفها الفصل الثامن في كتاب مشترك من تحرير دومينيك ماركتي وعبد الفتاح بن شنا. 

Abdelfettah Benchenna et Dominique Marchetti (dir.), La culture et ses dépendances. Les productions culturelles et leurs 

circulations au Maghreb et au Moyent-Orient (Beyrouth-Rabat : Presses de l’Ifpo-Centre Jacques-Berque, 2022). 

ترجم هذا النص إلى العربية مصعب بشير، وقام الكاتب بمراجعته وأدخل عليه بعض التعديلات ليتماشى مع روح اللغة العربية وجمهورها. وقد 

أضيفت بعد التحديثات خلال تحكيم هذه الدراسة وتحريرها للنشر في الجنوب: المجلة الفلسطينية للدراسات التحررية. 

  استخدمتُُ المصطلح حال  condition)يمكن ترجمته أيضاًً بـ: حالة، وضع، ظرف، شرط( الذي وضعه برنار لاهير في كتابه: [[[

"الحياة  الضوء على  لتسليط   .Bernard Lahire, La condition littéraire: la double vie des écrivains (Paris: la Découverte, 2006( 

المزدوجة" التي يعيشها الكتَّاَب الذين غالباًً ما يمتهنون "مهنة ثانية"، وأيضاًً للدلالة على التعقيد والتنافر وعدم التجانس الذي يتَّصَف به عالمهم 

الاجتماعي الخاضع للمنطق المهيمن في حقلي السياسة والاقتصاد.

  محمود درويش، "لغة حوار أم لغة اغتيال؟"، الكرمل، العدد 12 )1984(: 8-4. [[[

  ترأس محمود درويش اتحاد الكتَّاَب منذ العام 1984 ممثلاًً لـ"التحالف الوطني"، وترأس تحرير مجلة الكرمل التي أُسُِِّسََت في العام 1981،  [[[

كما كان عضواًً في اللجنة التنفيذية لـمنظمة التحرير الفلسطينية منذ العام 1987. انظر: محمود درويش، "قبل كتاب الاستقالة،" ترجمها إلياس 

صنبر مع نصوص أخرى في كتاب:

[5]  Mahmoud Darwich, L’exil recommencé, trad. d’Elias Sanbar (Paris : Actes Sud/Sindbad, 2013).

 عبد الرحيم الشيخ، "أسئلة الثقافة الفلسطينية: عندما تزول الفروق يا سيدي الرئيس،" الأيام، 8 آذار 2011، شوهد في 7 شباط 2018. وقد أعيد 

نشر المقال في موقع عرب 48:

https://www.arab48.com/مقالات-وآراء/مقالات-وآراء/13/03/2011/أسئلة-الثقافة-الفلسطينية-عندما-تزول-الفروق،-يا-سيادة-الرئيس

تناول الكاتب، وهو شاعر وناقد وباحث في الشؤون الثقافية الفلسطينية، بإسهاب موضوعات البطولة ومفاهيم النصر والهزيمة في العديد من دراساته 

في الثقافة الفلسطينية. نُشُر جزء منها بعد إعداد هذه الدراسة، ومنها: عبد الرحيم الشيخ، "تحوُُّلات البطولة في الخطاب الثقافي الفلسطيني 1،" مجلة 

مجلة الدراسات  الدراسات الفلسطينية، العدد 96 )2013(: 73-95؛ عبد الرحيم الشيخ، "تحوُُّلات البطولة في الخطاب الثقافي الفلسطيني 2،" 

الفلسطينية، العدد 97 )2014(: 100-118؛ عبد الرحيم الشيخ، "متلازمة درويش 1: النصر، الهزيمة، المنفى،" مجلة الدراسات الفلسطينية، 

العدد 125  الفلسطينية،  الدراسات  مجلة  الدولة،"  الثورة،  الفكرة،  "متلازمة درويش 2:  الشيخ،  الرحيم  العدد 122 )2020(: 159-186؛ عبد 

.188-147 :)2021(

نحو المهنية" في الحقل الجمعيَّاَتي( أو في مناطق أخرى من الحقل الثقافي والفكري الفلسطيني مثل: الجامعات، 

والفنون المرئية من سينما ومسرح. وخلاصة القول، إنه يبدو أن الصراع المتولِّدِ داخل كل حقل من هذه الحقول 

كان نتيجة للصراعات والتناقضات التي تتجلََّى في حقل السلطة نفسه 



خريف - شتاء 2025 3-2 الجنوب: المجلة الفلسطينية للدراسات التحررية 220

  صاغ محمود درويش في العام 1988 "وثيقة الاستقلال" التي ألقى نصََّها الرئيس ياسر عرفات في مؤتمر المجلس الوطني الفلسطيني معلناًً عن  [[[

اعتراف غير رسمي بدولة "إسرائيل" وعن نيَّاَته السياسية الرامية إلى إجراء مفاوضات على أساس حل الدولتين. لم يكن درويش من المثقفين الذين 

رفضوا كل أشكال التفاوض مع "إسرائيل" وطالبوا بتحرير فلسطين كاملةًً مثل الفنان ناجي العلي، المعروف بانتقاده لقادة منظمة التحرير الفلسطينية 

بمن فيهم ياسر عرفات نفسه، ورسوماته الكاريكاتيرية الساخرة التي تستهزئ بموقف محمود درويش المؤيد للحوار –"التفاوض مع المستحيل"، 

و"بناء الجسور" مع اليسار "الإسرائيلي". وقد أُغُتيل ناجي العلي في لندن في العام 1987 مثل غيره من الكتَّاَب الفلسطينيين: غسان كنفاني، وكمال 

ناصر، وماجد أبو شرار، وحنا مقبل.

  الشيخ، "عندما تزول الفروق،" مصدر سبق ذكره.  [[[

  استخدمُُ هنا تعبير "المركز في المنفى" لإبراز ثقل بيروت بشكل خاص وثقل المنفى بشكل عام في الحالة الفلسطينية على غرار: وليد أبو بكر،  [[[

"بعض التحوُُّلات الخاصة في الرواية الفلسطينية الجديدة،" تبيّنّ، العدد 2 ) 2012(: 150-135.  

في فلسطين  المقاومة  أدب  كنفاني،  في دراسته: غسان  وذلك  الداخل"  "كتَّاَب  لـ  الأدبي  النتاج  بالتحليل  تناول  أول من  كنفاني    كان غسان  [[[

المحتلة 1966-1948 )بيروت: الرمال، 2015 ]1966[(؛ غسان كنفاني، الأدب الفلسطيني المقاوم تحت الاحتلال 1968-1948 )بيروت: مؤسسة 

الدراسات الفلسطينية، 1968(. في السياق نفسه، في دراسة يكاد يتعذََّر الحصول عليها ونادراًً ما يُسُتشهد بها، يحلِّلِ: وليد أبو بكر ، الواقع والتحدي 

في رواية الأرض المحتلة )د. م: دائرة الاعلام والثقافة-منظمة التحرير الفلسطينية، 1988(، الإنتاج الروائي لأولئك الكتَّاَب مُُبيِّنِاًً تداخل الاجتماعي 

بالسياسي في أعمال "روائيي الاحتلال الأول: إيميل حبيبي وسليمان ناطور وسميح القاسم" وكذلك لدى "روائيي الاحتلال الثاني: سحر خليفة، وعلي 

الخليلي وغريب عسقلاني،" المصدر نفسه، 8.

وقياديون  الضميري،  عدنان  مثل  الأمنية  الأجهزة  إلى  المنتسبين  بعض  السرد،  مجال  في  لا سيما  الأدبي،  الإنتاج  ذلك  في  أيضاًً  لقد ساهم     [[1[

سياسيون مثل عبد المجيد حمدان "أبو وديدة" ونعيم الأشهب، وشعراء مثل المتوكل طه وحسين البرغوثي. يعكس ازدياد الإنتاج في مجال السير 

الذاتية حقيقة أنه كان يُنُظر إلى تلك المرحلة الجديدة كنهاية عصر، بحيث يجد البعض أنه من الضروري توثيق الشهادات على الزمن المنصرم حتى 

ولو لم يكن الكاتب قد تجاوز سن الخمسين. 

  أبو بكر، "بعض التحولات الخاصة...،" مصدر سبق ذكره، 135. [[1[

الثقافي، 2009(،  أوغاريت  الله: مركز  )رام  انتفاضة الأقصى نموذجاًً  الفلسطينية المعاصرة:  الرواية  في استنطاق  الخواجة،    حصر علي  [[1[

تحليله على 34 رواية، وذلك بعد أن أحصى 46 منها، نُشُرت من طرف كتَّاَب من الضفة الغربية وقطاع غزة بين عامي 2000 و2008 )المصدر نفسه، 

.)14-12

  أبو بكر، "الواقع والتحدي...،" مصدر سبق ذكره، 137-136. [[1[

ثلاث علامات في الرواية الفلسطينية: غسان كنفاني، ايميل حبيبي،    بالإضافة للدراسات التي يعود إليها النص مباشرة: فاروق وادي،  [[1[

الأسطة،  عادل  1981(؛  الفلسطينية،  التحرير  منظمة  والثقافة،  الاعلام  والنشر/دائرة  للدراسات  العربية  المؤسسة  )بيروت:  جبرا  إبراهيم  جبرا 

المؤسسة  في  الثقافة  بؤس  درََّاج،  فيصل  2008(؛  للثقافة،  فلسطين  مؤسسة  )دمشق:  النهايات  إلى خيبة  البدايات  تفاؤل  المقاومة: من  أدب 

الفلسطينية )بيروت: دار الآداب، 1996(، أود الإشارة لبعض الدراسات المرجعية التي لم يتسنََ لي العودة إليها في دراستي هذه بسبب محدوديتها: 

وسام رفيدي، المرأة الفلسطينية والرواية بين زمنين، المقاومة وأوسلو: دراسة في سوسيولوجيا الرواية )بيروت: دار الفارابي، 2017(؛ فيصل 

الشعر  أزمة  البرغوثي،  حسين  2002(؛  الآداب،  دار  )بيروت:  الفلسطيني  الثقافي  الخطاب  في  والصهيونية  الهزيمة  المغلوبين:  ذاكرة  درََّاج، 

المحلي )القدس: منشورات صلاح الدين، 1979(؛ باسم الزبيدي، الثقافة السياسية الفلسطينية )رام الله: مواطن-المؤسسة الفلسطينية لدراسة 

الديمقراطية، 2003(؛ زكريا محمد، في قضايا الثقافة السياسية الفلسطينية )رام الله: مواطن-المؤسسة الفلسطينية لدراسة الديمقراطية، 2002(؛ 

عبد الرحيم الشيخ، "مدائح نثرية في هجاء الملك: الشعراء الشباب ومعركة الوصاية،" أقواس، العدد 1 )2001(: 31-6.

Bashir Abu-Manneh, The Palestinian Novel: from 1948 to the Present (Cambridge: Cambridge University Press, 2016); 



221 دراسة ي جديدبحال أد

Khaled Fourani, When Poets Go to Sleep: An Anthropological Inquiry into Modernizing Arabic Poetic Forms (New York: 

New York University, 2004), Ph.D. Dissertation; Nathalie Khankan, Breathing Sun-Drenched Horizons: The Possibility 

of Poetry in Post-Oslo Palestine (Berkeley: University of California, Berkeley, 2009), Ph.D. Dissertation.

[15]   Pierre Bourdieu, Raisons pratiques. Sur la théorie de l’action (Paris : Seuil, 1994), 68-71.

  أودُُّ أن أتقدم بجزيل الشكر والعرفان لجميع الأصدقاء والصديقات والكتَّاَب الذين ساعدوني في الحصول على هذا المخزون الكبير من الإنتاج  [[1[

الأدبي والدراسات الأدبية، جزء منهم تبرََّع لي بنصوص من مكتباتهم الخاصة. كما أودُُّ شكر مكتب حنين للتصوير ومكتبة دار الفكر وجميع الزملاء 

في مؤسسة عبد المحسن القطان على مساعدتهم وتعاونهم والحب الذي كانوا يرسلونه مع النصوص. شكر خاص للصديق يوسف كراجة القابع الآن 

في سجون الاحتلال والذي أعطاني الحق في استخدام بعض الصور التي أخذها لمناسبات ثقافية مختلفة في رام الله، نُشُرت في المقال الأصلي باللغة 

الفرنسية. أرجو ان يكون هذا العمل بحجم تطلُّعُاتهم.

  وليد أبو بكر، مقابلة أجراها صبيح صبيح، 16 تموز 2018، رام الله. وأبو بكر هو مدير المركز بين عامي 2004 و2015 بعد وفاة المؤسس  [[1[

عزت الغزاوي في العام 2003. اختفى موقع المركز من الشبكة العنكبوتية، ويمكن زيارة بعض أقسام الموقع بالاستعانة بأرشيف الإنترنت المرتَجَع.

  للمزيد حول مسار أدب كنفاني الروائي، انظر: وادي، مصدر سبق ذكره، بالإضافة إلى فدوى عاشور، الطريق الى الخيمة: دراسة في عمل  [[1[

غسان كنفاني )بيروت: دار الآداب، 1977(.

  بخصوص مفهوم "الفقدان"، انظر: إسماعيل ناشف، معمارية الفقدان: سؤال الثقافة الفلسطينية المعاصرة )بيروت: دار الفارابي، 2012(. [[1[

  كنفاني، "أدب المقاومة في فلسطين...،" مصدر سبق ذكره، 16-14. [[2[

  المصدر نفسه، 27. [[2[

 كنفاني، "الأدب الفلسطيني المقاوم...،" مصدر سبق ذكره، 54. [[2[

  وادي، مصدر سبق ذكره. [[2[

  غسان كنفاني، في الأدب الصهيوني )بيروت: الرمال، 2015(. [[2[

القائل:  إلى الالتزام والانخراط السياسي، وليس العكس. فهو  إلى ضرورة خدمة الأدب للقضية بغسان كنفاني    قاد هذا التصور الذي يشير  [[2[

"يمكنني أن أقول بشكل قاطع إنني أصبحت ملتزماًً سياسياًً لأنني روائي، وليس العكس"  . Abu-Manneh, op. cit., 72 ويبدو أن غسان كنفاني قد 

سار على خطى ماركس وإنجلز، اللذين قال فيهما إنهما جاءا "إلى الثورة عبر الشعر." غسان كنفاني، مقالات فارس فارس: كتابات ساخرة )بيروت: 

دار الآداب/مؤسسة غسان كنفاني الثقافية، 1996(، 17-16. 

  وادي، مصدر سبق ذكره، 46-43.  [[2[

  كنفاني، "مقالات فارس الفارس...،" مصدر سبق ذكره، 17-16. [[2[

  "إذا اعتمدنا المقاييس التكنيكية المعتمدة الآن في العواصم العربية، فإن ما أنتج من الشعر العربي في الأرض المحتلة هو إنتاج مختلف، من  [[2[

حيث الشكل على الأقل... ولكن الأحكام النقدية تضحى بلا معنى إذا جُُرِِّدت من الظروف الموضوعية المحيطة بعملية الإنتاج الأدبي... قد يكون لدينا 

الكثير من الاعتراضات الفنية، إذا شئنا أن نلجأ لبرود الناقد، كي ننال من هذه الحكاية... ومن الذي سيهتم بالمقاييس الباردة والنظرية، في وقت 

تدخل فيه الحكاية، كقطعة من لحم، المعركة الراهنة؟" كنفاني، "أدب المقاومة في فلسطين...،" مصدر سبق ذكره، 16، 54.   



خريف - شتاء 2025 3-2 الجنوب: المجلة الفلسطينية للدراسات التحررية 222

  كنفاني، "مقالات فارس الفارس...،" مصدر سبق ذكره، ﻿61-60 [[2[

  محمود درويش، "غزال يبشر بزلزال،" مجلة شؤون فلسطينية، العدد 56 )1976(: 73-79، 76. نص ترجمه إلياس صنبر إلى الفرنسية،  [[3[

﻿Darwich, op. cit., 122

  المصدر نفسه، 121. [[3[

  الأسطة، مصدر سبق ذكره، 42-35.  [[3[

  وادي، مصدر سبق ذكره، 33-31.  [[3[

  المصدر نفسه، 51.  [[3[

الكاتب بين عامي 1993  الله. والكردي هو شاعر ورئيس تحرير مجلة   وسيم الكردي، مقابلة أجراها صبيح صبيح، 24 تموز 2018، رام  [[3[

و1995. وقد أسس أسعد الأسعد تلك المجلة، وأصبح في العام 2006 سفيراًً في أوزبكستان، وهو ناقد أدبي نشر محلياًً في العام 2003 روايته عُُري 

الذاكرة )القدس: دار الكاتب، 2003( التي تدور حول حياة سجين سياسي متعقباًً التحولات التي شهدتها مدينة رام الله.

  عبد الستار القاسم، الطريق الى الهزيمة )نابلس: د.ن.، 1998( [[3[

  ناشف، "معمارية الفقدان...،" مصدر سبق ذكره.  [[3[

  تناولت دراسة عادل الأسطة، مصدر سبق ذكره، أعمال الروائيين والشعراء المعروفين، مثل: إيميل حبيبي ويحيى يخلف وسحر خليفة في  [[3[

الرواية، ومحمود درويش وأحمد دحبور وسميح القاسم ومريد البرغوثي في الشعر.

  وليد الشرفا، "أسلوبية التحوُُّل والاغتراب في ثلاث روايات فلسطينية،" في تأملات نقدية في نماذج من الأدب الفلسطيني المعاصر، جمع  [[3[

وإعداد عزت الغزاوي )رام الله: رام الله مركز أوغاريت الثقافي، 2001(، 46-25 ، .﻿26

  المصدر نفسه، 38.  [[4[

  فاروق وادي، رائحة الصيف )بيروت/عمان: المؤسسة العربية للدراسات والنشر/دار الفارس، 1993(؛ فاروق وادي، منازل القلب: كتاب  [[4[

ولدتُُ هناك، ولدتُُ هنا )بيروت: رياض الريس للكتب  رام الله )د.م.: المؤسسة العربية للدراسات والنشر والتوزيع، 1997(؛ مريد البرغوثي، 

والنشر، 2001 ]2009[(؛ مريد البرغوثي، رأيت رام الله )القاهرة: دار الشروق، 2016 ]1997[(؛ فيصل حوراني، الحنين، حكاية عودة: شهادة )رام 

الله/ القدس: شمل- مركز اللاجئين والشتات الفلسطيني/مؤسسة الدراسات المقدسية، 2005(.

  إبراهيم نصر الله، "منازل القلب لفاروق وادي، بعيدا عن بطولات الرواة وبلاغة انتصاراتهم"، جريدة الجزيرة، 22 آب 1999، شوهد في  [[4[

1 آب 2025.

﻿cu18.htm/19990822/http://www.al-jazirah.com/1999

  وادي، "منازل القلب...،" مصدر سبق ذكره، 26.  [[4[

رسالة   ،)2015 النجاح،  جامعة  )نابلس:  نموذجاًً  البرغوثي  ومريد  وادي  فاروق  الفلسطيني،  الأدب  في  الله  رام  سرديات  قَرَََمان،  آلاء     [[4[

ماجستير، 9-4.

  وادي، "منازل القلب...،" مصدر سبق ذكره، 11-9.  [[4[

  من جهته كتب محمود شقير عدة نصوص عن المدينة، منها: رام الله التي هناك )1996(. [[4[



223 دراسة ي جديدبحال أد

  وادي، "منازل القلب...،" مصدر سبق ذكره، 114، 118.  [[4[

  المصدر نفسه، 10، 131. [[4[

  البرغوثي، "رأيت رام الله،" مصدر سبق ذكره، 48-47، 95-94، 189-133.  [[4[

  المصدر نفسه. [[5[

  المصدر نفسه، 68.  [[5[

  البرغوثي، "ولدت هناك...،" مصدر سبق ذكره، 153-141، 182.    [[5[

  بفقده النظر في إحدى عينيه خلال الحرب التي جعلت منه لاجئاًً، والسمع في إحدى أذنيه في حربٍٍ أخرى، نجا منها في المنفى، أصبح حوراني  [[5[

رجلاًً لا يرى مُُحدِِّثه إن كان على يمينه، ولا يسمعه إن كان على يساره "إن كان مُُحدِِّثي على يميني لا أراه وإن كان على يساري لا أستطيع سماعه"، على 

حدِِّ وصفه. حوراني، مصدر سبق ذكره، 57.

  المصدر نفسه، 16-15، 19، 94-69.  [[5[

  البرغوثي، "رأيت رام الله،" مصدر سبق ذكره، 68، 95-94.  [[5[

   درويش، نصوص مترجمة من قبل إلياس صنبر، Darwich, op. cit., 42. النص بالعربية يحمل عنوان: حيرة العائد. [[5[

  البرغوثي، "رأيت رام الله،" مصدر سبق ذكره، 180. [[5[

  دراج، "بؤس الثقافة في المؤسسة الفلسطينية،" مصدر سبق ذكره، 15، 16. [[5[

  وليد أبو بكر، مقابلة أجراها صبيح صبيح، 16 تموز 2018 ، رام الله. [[5[

وقع  الله.  رام  مدينة  في  و1970   1966 عامي  بين  أحداثها  تقع  التي   )1997 الثقافة،  وزارة  الله:  )رام  الوجوه  روايته  بكر  أبو  وليد  نشر     [[6[

للرواية هي عميل  الرئيسة  الشخصية  يعبد.  بلدته  للعمل فيها كمدرس من  العام 1956 حين قدم  في  التي احتضنته  المدينة  لسحر  أبو بكر أسيراًً 

فلسطيني لصالح السلطات الأردنية قبل العام 1967 ثم لصالح الاحتلال "الإسرائيلي" بعد ذلك. استوحى أبو بكر قسماًً من أحداث الرواية من أحداث 

وشخصيات حقيقية عرفها أثناء إقامته في رام الله قبل أن يُطُرد منها، وتُبُرِِز الرواية دور الحركة الوطنية في إعادة بناء الهوية الوطنية التي قامت 

بتشتيتها وبالتدريج السلطات التي تعاقبت على حكم فلسطين. انتهى أبو بكر من المخطوطة في العام 1991، لكنه لم يتمكََّن من نشرها لعدة أسباب 

)انظر الصفحات 1-6(. وبعد أن ضاعت المخطوطة خلال حرب الخليج، حيث كان يقيم حينها في الكويت، عُثُر عليها في العام 1997، وقامت وزارة 

الثقافة الفلسطينية بنشرها. ضاع للكاتب العديد من الدراسات التي نشرها في السبعينات والثمانينات.

  لا يتعدََّى دور السلطة إرسال ملفات طلبات جمع الشمل إلى السلطات الإسرائيلية التي تمثل فعلياًً السلطة الوحيدة في الضفة الغربية وقطاع غزة. [[6[

  علاوةًً على مقابلة أجريتها مع وليد أبو بكر، 16 تموز 2022،  رام الله، تبادلت وإيّاّه عشرات الرسائل بين تشرين الثاني 2017 و شباط 2019.  [[6[

على صفحته على فيسبوك. يقدِِّم وليد أبو بكر معلومات أخرى عن ظروف عودته وتقاعده، مثلما منشوره في 28 شباط 2016 الذي تناقلته الصحافة 

المحلية.

  أحمد رفيق عوض، مقامات العشاق والتجار )نابلس: دار الفاروق للثقافة والنشر، 1997(. [[6[

  أحمد رفيق عوض، العذراء والقرية )القدس: اتحاد الكتاب الفلسطينيين في الضفة والقدس، 1992(. [[6[



خريف - شتاء 2025 3-2 الجنوب: المجلة الفلسطينية للدراسات التحررية 224

   أحمد رفيق عوض، "الانسان يصبح مدينته،" 15-29 في رام الله الحلم، رام الله المكان، تحرير زياد خداش ومريد البرغوثي )رام الله:  [[6[

بلدية رام الله، 2002(. انظر، على وجه الخصوص الصفحات: 16-15. 

  صبيح صبيح، مقاتلو التنمية: بين خرافة التطبيق وعقائدية الخطاب )رام الله: مركز بيسان للبحوث والإنماء، 2011( ولاحقاًً أطروحة  [[6[

الدكتوراه بالفرنسية في العام 2014 حول مََهْْنَنََةَ المنظمات غير الحكومية في فلسطين.

Sbeih Sbeih, La professionnalisation des ONG en Palestine : entre pression des bailleurs de fonds et logique d’engagement 

(Versailles : Université de Versailles Saint-Quentin-en-Yvelines, 2014), thèse de doctorat.  

  نشر زياد خداش مع وداد البرغوثي رواية نوماًً هادئاًً يا رام الله )القدس: المركز الفلسطيني للدراسات والنشر، 1993(. [[6[

  زياد خداش، مقابلة أجراها صبيح صبيح، 22 تموز 2018، رام الله. [[6[

  المصدر نفسه. [[6[

  انظر، على وجه الخصوص الصفحات 31-63 من أطروحة الدكتوراه لكفير كوهين: [[7[

Kfir Cohen, Subjects of the Global: An Aesthetic and Historical Inquiry into Neoliberal Change in Palestine, Israel and 

France 1945-2010 (Berkeley: University of California, 2014), Ph.D. Dissertation.

  المصدر نفسه، 44. [[7[

﻿networks of global circulation :المصدر نفسه، 62، المصطلح المستخدم بالإنجليزية   [[7[

  أكََّد لي زياد خداش، مثلما فعل قسم كبير من الكتَّاَب الذين قابلتهم، تأثير لغة محمود درويش على كتاباتهم. [[7[

  لم يسمح إبراز درويش للقيم الكونية بأن يتمََّ استقبال شعره بطريقة كونية في فرنسا، على سبيل المثال، كما يظهر عمل ليونارد سانتيني  [[7[

نتاج علاقات القوى، وبعض القضايا المهيمََن عليها والمهمََّشة لا يمكن لها أن تظهر إالِّا كـــ "كوني غير مسيَّسَ" في أفضل  )2006(. الكوني هو أيضاًً 

الأحوال. تمََّ استقبال نتاج محمود درويش كنتاج شخصية استثنائية من ثقافة خاصة ومحدََّدة تخضع لهيمنة ثقافات مهيمِِنة يتمََّ تسميتها بالثقافات 

الكونية. لمعرفة الفرق بين مفهوم "الاستقبال الكوني" و"الاستقبال الخاص والمحدََّد" ومفهوم "الكوني غير المسيَّسَ،" انظر جيزل سابيرو )2008( :

Gisèle  Sapiro, "Les collections de littérature étrangère", in Translatio, direction Gisèle Sapiro (Paris : CNRS Éditions, 

2008), 175-209, 204-209.

Pascale Casanova Pascale, La République mondiale des lettres (Paris : Seuil, 2008).

Maud Leonhardt-Santini, Paris, librairie arabe (Marseille : Parenthèses/Maison méditerranéenne des sciences de 

l’homme, 2006), 306308-.

  فيصل دراج ، "ثلاثة مداخل لقراءة محمود درويش،" الكرمل، العدد 90 )2009(: 54-74. انظر، تحديداًً، الصفحات: 55-54.   [[7[

  درويش من نصوص ترجمها إلياس صنبر، Darwich, op. cit., 64-65، ظهر النص بالعربية: محمود درويش، "افتتاحية،" الكرمل،  العدد  [[7[

 .3 :)2005( 85

   الأسطة، مصدر سبق ذكره، 18-13.  [[7[



225 دراسة ي جديدبحال أد

  أحمد حسين، "أنت كما تبدو الآن: إلى محمود درويش،" كنعان، نيسان )2018(، شوهد في 1 آب 2025.  [[7[

 org.kanaanonline//:https/2018/01/14/عدد-خاص-ماذا-قال-الراحل-أحمد-حسين-في-مح/ 

  عبد الرحيم الشيخ، "رأس رام الله: وصفات بديلة للانتحار،" الحدث، 23 كانون الثاني 2019، شوهد في 1 آب 2025.  [[7[

https://www.alhadath.ps/article/92201/رأس-رام-الله-وصفات-بديلة-للانتحار--عبد-الرحيم-الشيخ    

الفلسطيني  الأدب  من  نماذج  في  نقدية  تأملات  في  القادم،"  ربع القرن  في  الفلسطينية  للرواية  المستقبلية  "الآفاق  البوجي،  بكر  محمد     [[8[

المعاصر، تحرير عزت الغزاوي )رام الله: مركز أوغاريت، 2001(، 54-47 ، 52.

  إيناس عبد الله، لا ملائكة في رام الله )عمان: فضاءات، 2010(؛ عباد يحيى، رام الله الشقراء )القدس: دار الفيل، 2013(؛ عباد يحيى،  [[8[

جريمة في رام الله )ميلان: المتوسط، 2017(؛ محمد جبعيتي، المهزلة: وجوه رام الله الغريبة )نابلس: المكتبة الشعبية، وناشرون، 2016(؛ محمد 

جبعيتي، غاسل صحون يقرأ شوبنهاور )بيروت: دار الآداب، 2018(.  

  يحيى، "رام الله الشقراء،" مصدر سبق ذكره، 43-40.  [[8[

  المصدر نفسه، 54، 104-103.   [[8[

  انظر، على سبيل المثال: [[8[

Mariangela Gasparotto, "Ramallah la blonde, récit d’une ville sous tension",

 in Véronique Bontemps, Franck Mermier, Stéphanie Schwerter (dir.), Les villes divisées: récits littéraires et cinématogra-

phiques (Villeneuve d’Ascq: Presses universitaires du Septentrion, 2018), 49-63.

   عادل الأسطة، "رام الشقراء: النص في سياقه التاريخي،" الأيام، 20 كانون الثاني 2013. [[8[

  وليد أبو بكر، مقابلة سبق ذكرها. [[8[

  تستخدم الرقابة فكرة الربط اللفظي بين الأدب كجزء من الثقافة  littératureمع الأدب بالمعنى الأخلاقي لنزع الغطاء والشرعية عن النتاج  [[8[

الرمزي واحالته الى "قلة الأدب" والانحلال. انظر: 

Richard Jacquemond, Entre scribes et écrivains : Le champ littéraire dans l’Égypte contemporaine (Arles : Actes Sud, 

2003), 42.

  عادل الأسطة، "زوبعة في رام الله،" تنوير، 17 شباط 2017. [[8[

  محمد جبعيتي، مقابلة أجراها صبيح صبيح، 21 كانون الثاني 2019، عبر سكايب. أتقدََّم بالشكر للكاتب على إرساله روايته لي بالبريد. [[8[

  بُعُيد اغتيال الجيش "الإسرائيلي" للباحث باسل الأعرج في رام الله في 6 آذار 2017، نُشُرت عدة مقالات تتحدث عن عودة المثقف المقاتل  [[9[

مركز  الله:  )رام  الأزمة  لتجاوز  روافع  الفدائية:  والعمليات  المشتبك  المثقف  سمارة،  عادل  المثال:  سبيل  على  .انظر،  المشتبك"  و"المثقف 

المشرق، العامل للدراسات الثقافية والتنموية، 2016( بحيث تنتقد المثقف غير المنتمي والخاضع للسلطة السياسية.

  تناول بيار بورديو هذه الفكرة عن المثقفين أيضاًً. انظر: [[9[

 Pierre Bourdieu, Questions de sociologie (Paris : Minuit, 2002 [1984]), 62.


